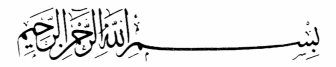
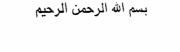
# 



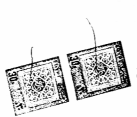
# المنابعة الم

الداعية الإسلامي ياسين رشدى





ISLAMIC RESEARCH ACADEMY مجمع البحوث الاسلامية الإدارة المسامة GENERAL DEPARTMENT للبحموث والتماليف والترجممة For Research, Writting & Translation



نموذج رقم ۱۷

AL-AZHAR

السلام عليكم ورحمة اللسه وبركاته ــ وبعــد :

نبناء على الطلب الخاص بفحص ومراجعة كتاب: المحصورات المناء على الطلب الخاص بفحص المناء على المناء ال

نفيد بأن الكتاب المذكور ليس فيه ما يتعارض مع العقيدة الاسلامية ولا مانع من طبعت على نفقتكم الخاصة .

مع التاكيد على ضرورة العناية التامة بكتابة الآيات القرانية والاحاديث النبوية الشريفة .

واللبه المسوفق ،،،

والسلام عليكم ورحمة اللبه وبركاته ،،،

مدير عسام إدارة البحوث والتسأليف والترجمسة

تحريرا في ٢٦ / ع / ١٤١٢ هـ الموافق ، ١٠ / ١٩٩١ م

حقوق الطبع والنشر والتوزيع محفوظة لجمعية المواساة الإسلامية بالإسكندرية

#### تقديم

الْحَمْدُ لله قَدْ عَهَ الْخَلائِقَ رَأْفَةً وَحَنَانًا.. تَجْرَى الرِّيَاحُ بِالْخَيْرِ مُمْطرةً فَتُنْبِتُ الأَرْضُ أَشْكِجَارًا وأَغْصَانا .. وَبَهَائِمُ للْحَمْلِ قَدْ خُلقَتْ ، وَأُخْرَى طَوَاعِيةً تَمْنَحُ لَحْمًا وَأَلْبَانا .. وَبحَارٌ بطَرِيِّ اللَّحْمِ زَاحِرَةٌ ، وأَنْهَارٌ تُفيضُ عَذْبًا لسُقْيَانا .. وَشَمْسٌ تَجُودُ بِالدِّفْءِ مَا بَقيَتِ الدُّنْيَا ، وَمَا بَحلَتْ قُرُونًا وَأَزْمَانا .. ونُجُومٌ باللَّيْلِ مُشْرِقَةٌ تَهْدى الأَنَاسِيُّ رِجَالاً وَرُكْبَانِا.. و بُيُوتٌ جُعلَتْ لَنَا سَكَنًا ، وَجبَالٌ صَارَتْ للْبَدْو أَكْنَانِا .. وسَرَابيلُ تَقينَا الْحَرَّ نَاعِمَةٌ ، وسَرَابيلُ تَقينَا بَأْسَ الَّذِي عَادَانا .. خُلقْنَا مِنْ نُطْفَة مُنيَتْ مِنَ الأَصْلاَبِ فَكَانَتِ الأَرْحَامُ مَأْوَانِا .. غُذينَا منْ غَيْر جَهْد وَمَسْأَلَة فَتَكَامَلَ الْخَلْقُ صُورًا وأَلْوَانِا .. وَ خَرَجْنَا إِلَى الدُّنْيَا وَلَمْ نَعْقلْ ما حَوْلَنَا وَلَمْ نُبْصِرْ وَالْغَيْرُ سَمَّانا .. حُملْنَا بِالسُّرُورِ وِالوُجُوهُ ضَاحِكَةٌ ، نَنْمُو رُوَيْدًا تَبَارَكَ الَّذِي أَنْمَانِا .. نَحْبُو وَعَدِيْنُ الله تَكْلَوُنَا ، والأَبُ يَسْعَى ، والأُمُّ تَرْعَانا .. حَتَّى إِذَا الْقُوَى فينَا قَد اكْتَمَلَتْ ، كَثُرَتْ مَعَاصينَا وَعَظُمَتْ خَطَايَانا .. نَسينَا كَيْفَ كَانَ مَنْشَؤُنا ، فَكَيْفَ نَسْهُو عَنِ الَّذي بفَضْله أَبْقَانا .. فَيَارَبِّ جَمِّلْ بِالسَّـــثر مُدَّ تَنَا ، وَحَقِّقْ بِحُسْنِ الْحَتَـــام أَمَلَنَا وَمُنَـــانا .. وَأَشْهَدُ أَنْ لاَ إِله إِلاَّ اللهُ ، إِنْ شَاءَ أَمَاتَنَا ، وَإِنْ شَاءَ أَحْلَيَانَا .. شَرَعَ لَنَا منَ الدِّينِ مَا وَصَّى به الْمُرْسَلِينَ رَحْمَةً وَأَمَانا .. نُورٌ وَبُرْهَانٌ وَقُرْآنٌ يُتْلَى ، بالْخَيْرِ قَدْ أَمَرَ ، وَعَنِ الشُّرُورِ نَهَانِ ال. لا ضَرًّا وَلا ضَرَرًا أَبَاحَ لنَا ، وَالْمَحْظُورُ مَا يَجْعَلُ الإِنْسانَ شَـيْطَانا .. أَرْوَاحُنَا سِرُ فِي الْوَرَى ، وَنُفُوسُنَا هِي أَشَادُ عِدَانا .. وَقُلُو بُنَا لَيْسَتْ بأَيْدِينَا ، وَإِنْ أَطَعْنَا الْهَوى أَرْدَانَا . . فَيَالَهَفي عَلَى نَفْسي وَقَدْ عَصَيْنَا جَهْرًا وَسَاءَتْ خَفَايَانا .. ذُنُوبٌ وَآثَامٌ عَظُمَتْ عَنِ اللَّمَم جَهْ للَّ وَعَمْ لًا وَخَطَ أَ وَنسْ يَانا .. وَحلْمُ الْحَليم الْكَريم أَمْهَلَنَا ، وَسَتْرُ الرَّحْمَ لِين الرَّحِيم غَطَّانا .. فَكَيْفَ بِيَوْم لا رَيْبَ آتينَا ، فيه تُحْمَلُ أَجْسَادُنَا لمَثْوَانا .. حُفْرَةً في الأَرْض ضَاقَتْ بمَرْقَدنا ، وَظُلْمَةٌ تُطْفيءُ شَهْسَ دُنْيَانا .. يُهَالُ الثُّرَابُ بأَيْدِي أَحبَّتنَا ، وخَفْقُ النِّعَالِ عَلَى الأَديم يَغْشَانا .. وَأَمْوالا وَأَبْيَاتًا تَرَكْنَاهَا بلاَ رَجْعَة ، وَالصَّـحْبُ وَالآلُ قَــدْ تَرَكَانــا .. وَيَقْظَــةٌ فِي سُكُونِ الْقَبْرِ تَفْجَؤُنَا ، وسُؤالٌ حَاسمٌ منَ الْمَلَكَيْنِ يَلْقَانــا .. عَن الإِلَه وَالدِّين ، وَعَـنْ ذَاكَ الَّـذي حَـنَّرَنَا وَذَكَّرَنا بأُخْرَانا .. فَمَنْ كَانَت الْأُولَى جُلَّ مَطْلَبه حَارَ وَلَكُمْ يَجِدْ للجَواب لسَانا .. وَمَنْ كَانَت الْأُخْرَى لَـهُ سَـعْيًا نَطَـقَ بالتَّوْحيـد فَصَـاحَةً وَبَيانـا .. فَيَارَبِّ بِالثَّابِتِ مِنَ الْقَوْلِ تُبِّثْنَا ، وَلَقِّنَا بِفَضْلَكَ أَمْنًا وَرضْوَانا ..

وَأَشْهَدُ أَنَّ سَيِّدَنَا مُحَمَّدًا عَبْدُ الله ، رَسُولُنَا وَنَبيُّنَا وَمَوْلانــا .. طبُّ الْقُلُوبِ وَدَوَاؤُهَا ، وَنُورُ الأَبْصَارِ وَضَيَاؤُهَا ، وَمَنْ وَهْدَة الْكُفْرِ أَنْجَانا .. كُنَّا وكانَتْ لَنَا الأَيَّامُ مَضْيعةً نَلْهُ و وَنَلْعَبُ ، وَمَتَاعُ الغُرور أَعْمَانِ ال نَسْعَى وَرَاءَ نَعِيمِ وَسَرَابِ خَادِعِ ، وَزِينَةِ وَزَخَارِفَ تَزَيَّتْ بِهَا دُنْكِيانا .. وَتَفَاخُرٌ وَتَكَاثُرٌ وَتَصارُعٌ بلا رَشَد ، وَغَفْلَةٌ عَنْ خَرَائبَ كَانَتْ للْغَيْرِ أَوْطَانا .. فَ بَزَغَ فَجْ رُ الْوجُود الَّذي كَانَ بزَوَال الْجَهْ ل وَالظُّلْم إيــذَانا .. وَأَشْرَقَتْ شَمْسُ الْحَقَائق بِمَبْعَثه فإذا جَهَالاَتُ الْقَوْم تُحَالفُ الأَوْتَانا .. وَتَحزَّبَ الْكُفْرُ والْكَبْرُ في صَلَف يُعَاندُ آيات نَزَلَتْ عَلَى الْمَأْمُون تبْــيَانا .. الْحُرُّ وَالعَبْدُ في الْحُقُوق سَواءٌ ، وَأَكْرَمُ النَّاسِ عنْدَ الله أَتْقَانَا .. صِدْقُ الْحَدِيثِ وَصِلَةُ الأَرْحَامِ وَاجِبَةٌ ، وَبِالْعَفُو وَحُسْنِ الْجِوَارِ نَبِيُّنَا أَوْصَانا .. وَكَفُّ الأَذَى عَنِ النَّاسِ مَكْرُمَةٌ ، كَذَا رَدُّ الأَمَانَة وَإِنْ كَانَ الْمُؤْتَمِنُ خَوَّانا .. وَإِكْرَامُ الضَّيْف منْ شيَم الْكرَام ، وبالطُّعْمَة الْحَلاَل يُزيلُ الرَّبُّ شَكْوَانا .. وَبرُّ الْوالدَيْنِ وإنْ كَانَا عَلَى كُفْر ، والصَّلاةُ لوَقْتهَا تَرْفَعُ للسَّمَاء دَعْوانـــا .. وَزَكَاةُ أَمْوَالنَا طُهْرٌ لَهَا ونَمَاءٌ ، وَالصَّدَقَةُ خَيْرُ دَوَاء يُشْفَى به مَرْضَانا .. وإفْشَاءُ السَّلام وإطْعَامُ الطُّعَام إحْسَانٌ ، وَطيبُ الْكَلاَم يَجْعَلُ الْمُسْلمينَ إخْوَانا .. مَكَارِمُ الأَخْلاَقِ غَايةُ شَرِيعَتهِ ، وَأَبْلُوغُهَا مَيْسُورٌ إِذَا صَلَحَتْ نَوَايَانِا .. فَيَارَبِّ طَهِّرْ قُلُوبَنَا مِنْ كُلِّ عَائِبَة ، وَأَصْلحْ ظَوَاهِرَنَا ، وَصَحِّحْ طَوَايَانا .. وَزَكِّ نُفُوسَنَا أَنْتَ خَيْرُ مُلْتَجَاإِ ، وَاجْعَلِ الدُّنْلِيَا حَرْثَا لأُخْرَانِا .. وَصَلِّ عَلَى مَنْ أَوْلَيْتَهُ بِمَحْمُودِ الْمَقَامِ ، وَمَنْ بِالشَّفَاعَةِ يَوْمَ الْفَزَعِ أَوْلَانا .. وَعَلَى الصَّحْبِ وَالآلِ وَمَنْ تَبِعَ ، وَسَلِّمْ عَلَيْهِمْ سَلاَمًا يَمْلأُ الأَكُوانَا .. أما بعد ،،

فيقول «حذيفة بن اليمان » صاحب رسول الله (كُنْ وصاحب سرِّه: (كَانَ النَّاسُ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللَّهِ (كُنْ عَنِ الْحَيْرِ ، وَكُنْتُ أَسْأَلُهُ عَنِ الشَّرِّ مَخَافَةً أَنْ يَلِارِكَنِي )(1) .. وقد لفت نظرى في هذا الحديث حرص الصحابي الجليل على معرفة الشرِّ .. والمعهود أن يسأل الإنسان عن الخير الذي يمكن له أن يأتيه ، وعن الطاعات التي تدنيه من ((الله)) تبارك وتعالى .. ولكن بشيء من التفكير والتأمل تبيّن لى بُعد نظر هذا الصحابي الجليل ، فإن الإنسان قد يغفل عن أمور يراها بسيطة ويكون فيها هلاكه .. بل وضياع طاعاته وعباداته .. والدارس لسُنَّة رسول الله (كُنُ يَكُ يُجِد الدليل على دلك في كثير من أحاديثه .. والتي منها على سبيل المثال :

(إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ ، فَإِنَّمَا مَثَلُ مُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ كَمَثَلِ قَوْمٍ نَزَلُوا بَطْنَ وَاد ، فَجَاءَ ذَا بِعُود ، حَتَّى حَمَلُوا مَا أَنْضَجُوا بِه خُبْزَهُمْ .. وَإِنَّ مُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ مَتَى يُؤْخَذْ بِلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَالَيْهُ مَتَى يُؤْخَذْ بِلَيْهِ عَالِمًا مِنَ اللهِ طَالِبًا ) " .. و (إِيَّاكُمْ وَمُحَقَّرَاتِ الذُّنُوبِ فَإِنَّ لَهَا مِنَ اللهِ طَالِبًا ) " ..

بل والأخطر من ذلك ما أجاب به النبيُّ ( الله عنه عنه عنه عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله ع

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب المناقب . (۲) رواه أحمد والطبراني عن سهل بن سعد (١١) .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن ماجه عن عائشة (رضى الله عنها) ، وصحَّحه ابن حبَّان .

مُعَاذُ ، وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ في النَّارِ عَلَى وُجُوههمْ إلاَّ حَصَائدُ أَلْسنَتهمْ !! )(١) .. ويقول (عَلِينَ) مُحَدِّرًا: ﴿ إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلَمَةِ مِنْ سُخْطِ اللَّه لا يَرَى بِهَا بَأْسًا ، فَيَهْوِي بِهَا فِي نَارِ جَهَنَّمَ سَبْعِينَ خَرِيفًا ) (٢) ..

ومن ذلك نرى أن النبي (ﷺ يُنبِّهنا إلى خطورة اللسان .. هذا العضو الصغير حجمه ، العظيم جرمه .. الذي لا تعب في إطلاقه ، ولا مؤنة في تحريكه ، ومـع ذلك فكل حرف منه مسطور كما قال تعالى : ﴿ مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ ) (٣) .. وأهمية اللسان تفوق الوصف ، فهو المعبر عن كل شيء في الوجود بالإثبات أو بالنفي ، حقًّا كان أو باطلاً .. فما من موجود أو معدوم .. خـالق أو مخلوق .. معلوم أو متخيل .. مظنون أو موهوم إلا ويتناوله اللسان ، بل وجميع العلوم على الإطلاق لا تُعْرَفُ إلا باللسان .. وهو الناطق بالإسلام أو الكفر .. وهو العاصم لصاحبه ، وهو الذي يُرْديه .. وصدق رسول الله (علين اذ يقول : (رَحمَ الله عَبْدًا تَكَلَّمَ فَغَنَمَ ، أَوْ سَكَتَ فَسَلَمَ ) ( ٤) .. وإذ يقول : ( مَنْ كَانَ يُؤْمنُ باللَّه وَالْيَـوْم الآخر فَلْيَقُلْ خَيْرًا أَوْ ليَصْمُتْ )<sup>(°)</sup> ..

وبقدر خطورة اللسان ، هناك خطورة عضو آخر ، ألا وهو « القلب » الذي يقول الحق – تبارك وتعالى – عنه : ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلَّبِ سَلِيمِ )(٦) .. والذي يقـــول عنه نبينا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى الْجَسَد مُضْغَةً

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي ، كتاب الإيمان .. (۲) رواه ابن ماجه ، كتاب الفتن .. وورد بنحوه عند الشيخين وأحمد .. (٤) رواه البيهقى فى شُعَب الإيمان . <sup>(٥)</sup> رواه والبخاري ومسلم .

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> سورة ق آية ۱۸ .

<sup>(</sup>٢) سورة الشعراء الآيتان ٨٨ ، ٨٩ .

إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلاَ وَهِ \_ يَ الْقَلْبُ ) (١) .. ويقول : (إِنَّ اللَّهَ لاَ يَنْظُرُ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ ، وَلَكِنْ يَنْظُ لِ إِلَى صُورِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ ، وَلَكِنْ يَنْظُ لِ إِلَى عُلُوبِكُمْ وَأَمْوَالِكُمْ ، وَلَكِنْ يَنْظُ لِ إِلَى عُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ ) (٢) ..

والمقصود بـ « القلب » ليس ذلك العضو الصنوبرى الشكل الموجود بالصدر ، والذى يضخُّ الدم فى الجسم .. فتلك عضلة حكمها حكم أعضاء الجسم : كالكُلْية ، والكبد ، والطحال ، وما إلى ذلك .. ولكن المقصود هو ذلك الجوهر الذى لا يعرف سرَّه إلا (( الله )) كالرُّوح والنَّفْسِ .. وهو محل العلم ومحل الجهل .. محل الإيمان ومحل الكفر .. محل الطاعة ومحل العصيان .. ومحل النَّيَّة التي على أساسها يُحاسب الإنسان .. وهو الْمُعَاتَبُ ، وهو الْمُعَاتَبُ ، وهو الْمُعَاقَبُ .. وهسذا ماحبه ..

ولا حول ولا قوة إلا بـ (( الله )) العَلِيِّ العَظِيم ..

یاسین رشدی

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري ، كتاب الإيمان . (۲) رواه مسلم ، كتاب البر والصلة .



#### تمهيد

ينقسم الكلام إلى أربعة أقسام: ما هو نفع محض .. ما هو ضرر محض .. ما فيه نفع وفيه ضرر .. ما لا نفع فيه ولا ضرر: وهو اللغو الذي لا طائل وراءه ..

وأسباب الكلام كثيرة .. منها : التودُّد والمؤانسة .. أو التسلية وتمضية الوقت .. أو رغبة المتكلم في التباهي والتفاخر .. أو رغبته في معرفة ما لا يعنيه باستدراج محدثه ..

وكل كلام لا يترتب على عدم قوله إثم قد يترتب على قوله إثم ، لأنه قد يدخل صاحبه في أمور تشوبها المبالغة أو الكذب ، كما قد يقود إلى الوقوع في الغيبة والنميمة وهما من الكبائر ..

ومن هنا نتبين فضيلة الصمت ، وصدق من قال : ( إذا كَانَ الكلامُ مِنْ فَضَةً فَالسُّكُوتُ مِنْ فَضَة . . وإن لَـم فالسُّكُوتُ مِنْ ذَهَب ) . . ذلك لأنك إذا تكلمت بالكلمة ، مَلَكَتْكَ . . وإن لَـم تتكلم بـها ، مَلَكْتَهَا . .

فالمرء يكتسب بالصمت أمرين: سلامة الدِّين .. والفهم عن الناس .. وقد قال بعض الشيوخ: (إذا كان لابد من الكلام فاجعله نصف الاستماع ، لأن لك للسائا واحدًا وأُذُنين) ..

وإليك ما يلي :

مَحْظُورَات الكَلامَ وأمْرَاضُ اللِّسَان

# الكلامُ فيما لا يعثيك

الأول: أن تُعَرِّض نفسك للحرج إذا لم تحصل على إجابة.

الثانى : أن تُعَرِّض المسئول للكذب فتوقعه في الخطأ .

الثالث: أن تُعَرِّضه للإجهاد والإرهاق بحثًا عن حيلة يتجنب بها الإجابة الصريحة إن كان محافظًا على دينه عالمًا بقول النبي ( إنَّ في الْمَعَاريض الصريحة إن كان محافظًا على دينه عالمًا بقول النبي ( النبي الكلام دون التصريح حتى لا يقع في المَنْدُوحَة عَنِ الكَذِبِ ) ( أن أي التعريض بالكلام دون التصريح حتى لا يقع في خطيئة الكذب ..

وكل ذلك لا تحمد عاقبته .. فاشغل نفسك بأمورك .. ودع الخلق للخالق ..

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي كتاب الزهد.

<sup>(</sup>٢) المتألين على الله : يعني الذين يحكمون على الله ويقولون فلان في الجنة وفلان في النار .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي الدنيا عن كعب بن عُجرة . (٤) رواه البيهقي ، كتاب الشهادات .

# فُضُولُ الكَلاَم

هو الكلام الزائد عن الحاجة ، بمعنى أنك لو استطعت أن تُعبِّر عن المراد بكلمتين ، فعبَّرْت بثلاث .. كانت الكلمة الثالثة من فضول الكلام الذي لا داعى له .. وكلما كثر اللغط كثر الغلط ..

والله تبارك وتعالى يقول: (مَّا يَلْفِظُ مِن قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ) (١٠. (وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَنفِظِينَ ﴿ كَنفِظِينَ ﴿ كَرَامًا كَتِبِينَ ﴿ يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ) (٢٠ . وبقدر ما يتكلم الإنسان تمتلئ صحائفه ، فيظل في موقف الحساب يُسأل عن كل كلمة سُطِّرَت عليه ، وما أحدثته أو تركته من أثر! . . ومدى الصدق فيها أو الكذب! . .

### الخُونض في الباطل

من أمثلة الخوض في الباطل: الكلام عن المعاصى وأهلها .. وكذلك كل كلام ينشأ عنه تحريك الشهوات ، أو إثارة الغرائز ، أو الغيبة ، أو الاعتراض على الغير والطعن فيه ، أو ترديد الإشاعات التي تتناول الناس .. وأكثر الناس خطايا يوم القيامة أكثرهم خوضًا في الباطل ، والقرآن يحكى قولهم يوم القيامة : ( وَكُنّا فَخُوضُ مَعَ الْخَابِضِينَ )(٣). وقد نهانا ربنا عن الجلوس مع مثل هؤلاء ، وإلا أصابنا ما أصابهم من عذاب بقوله تبارك وتعالى : ( فَلَا تَقْعُدُواْ مَعَهُمْ حَتَىٰ يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ عَ

<sup>(</sup>۱) سورة ق آية ۱۸. فراه الانفطار الآيات من ۱۰: ۱۲. سورة المدثر آية ٤٥.

إِنَّكُمْ َ إِذًا مِّتَلُهُمْ ) (1). وليس معنى ذلك أن نكف عن الكلام تمامًا .. وإنما علينا أن نزن الكلام بميزان وضعه لنا الشيوخ ألا وهو قولهم: كل كلام لا يسخط الله ويرضى جلساءك فلا بأس أن تتكلم به ..

# المراء

«الْمرَاء»: هو ابتغاء الخلل في كلام الغير ملتمسًا له الخطأ .. سواء أكان ذلك من حيث اللفظ ، أو المعنى ، أم من حيث الموضوع ، حتى يمكن الطعن في كلامه ، وإظهاره بمظهر الكاذب أو المبالغ أو المخطئ وما إلى ذلك .. والرسول (الله على يقول : وأنا زَعِيمٌ (١) ببيث في رَبَضِ الْجَنَّة (١) لمَنْ تَرَكَ الْمرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحقًا ، وَبِيبُت في وَسَطَ الْجَنَّة لَمَنْ تَرَكَ الْمَرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحقًا ، وَبِيبُت في وَسَطَ الْجَنَّة لَمَنْ تَرَكَ الْكَذب وَإِنْ كَانَ مَازِحًا ، وَبِيبُت في أَعْلَى الْجَنَّة لَمَنْ خَلُقَهُ ) (أ) .. وربنا تبارك وتعالى يشير إلى هذا المرض بقوله : ( أَلاَ إِنَّ اللَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي ضَلَلْ بَعِيدٍ ) (أ) .. وأقل ما يُحرم منه الإنسان بالمراء هو ثواب الكلام الطيب ، إذ الكلمة الطيبة صدقة ، فعلينا أن نتجنب هذا المرض بأن تُصدِق المتكلم ، ونحسن الظن به .. فإذا كان الكلام باطلاً أو كذبًا نظرنا : فإن كان أن كان السكوت حيرًا من الكلام .. أما إذا كان متعلقًا بأمور الدين فيجب الرد بلباقة وأدب بشرط العلم الكلام .. أما إذا كان متعلقًا بأمور الدين فيجب الرد بلباقة وأدب بشرط العلم الكلام .. أما إذا كان متعلقًا بأمور الدين فيجب الرد بلباقة وأدب بشرط العلم

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> رَبَضِ الجَنَّة : المراد ما حول الجنة و في أطرافها . (<sup>٤)</sup> رواه أبو داود ، كتاب الأدب .

<sup>(</sup>٥) سورة الشُّوري آية ١٨.

بالصواب ، والحرص على الموَدَّة ، وعدم إثارة البغضاء أو الكراهية .. ويقول « عبد الله بن عمر » (رضى الله عنهما) : ( الْبرُّ شَيْءٌ هَيِّنٌ : وَجْهٌ طَليقٌ .. وكلام لَيِّنٌ ) ..

# الْجَدَلُ

يَختلف الجدل عن الْمرَاء في أن هدفه ليس تخطئة المتكلم، وإنما هدفه أن يَظْهَرَ الجحادل بمظهر العالم وصاحب الْحُجَّة والبيان . . والْجدَال قد يكون بحق وقد يكون بالباطل أو بغير علم: فأما إن كان بالحق فيجب أن يكون بالْحُسنَّى لقول الله عز وجل: ﴿ وَقُولُواْ لِلنَّاسِ حُسْنًا ﴾ ( ) ﴿ وَلَا تَجُدِلُوٓاْ أَهْلَ ٱلْكِتَبِ إِلَّا بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ) (٢) . ( وَجَدِلْهُم بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ) (٣) . . ويقول الإمام « أبو حنيفة النعمان » : ( مَا نَاقَشْتُ أَحَدًا فِي مَسْأَلَةً إِلاً وتَمنَّيتُ أَن يُظْهِرَ اللهِ الحقَّ على لسانه ) . . أما إن كان الجدال عن غير علم ، أو جَدَلاً بالباطل ، فذاك ليس هدفه إظهار الحق، وإنما هدفه التفاخر والتباهي والانتصار على الخصم.. والدافع لذلك هو الكِبْر المهلك لصاحبه .. والله تبارك وتعالى يقول : ( ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِيَ ءَايَنتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنِ أَتَنهُم ۗ كَبُرَ مَقْتًا عِندَ ٱللَّهِ وَعِندَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ۚ كَذَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ قَلْبٍ مُتَكَبِّرٍ جَبَّارٍ) (١) .. ويقول : ( إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَنتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَنِ أَتَنْهُمْ أَإِن فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَّا هُم بِبَلِغِيهِ ۚ فَٱسۡتَعِذَ بِٱللَّهِ ۗ إِنَّهُۥ

<sup>(</sup>ئ) سورة غَافر آية ٣٥ .

هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ)(١) ..

وخير علاج لهذا المرض أن يسكت الإنسان إذا ما اشتهى الكلام ، وألا يتكلم إلا إذا اشتهى السكوت . . فإنه عندئذ لن يتكلم إلا بالحق . . ولا يتعرض لفضول الكلام . . وإن أراد تصحيح فكر أو رأى لأحد ، فليكن ذلك سِرًّا فقد قيل : ( النَّصِيحَةُ فِي الْعَلَنِ فَضِيحَةٌ ) . .

### الْخُصُومَة

الخصومة باللسان هي اللّجاج بالكلام لاستيفاء مال ، أو حق لدى الغير ، سواء أكان ذلك بالحق أم بالباطل .. وهي نتيجة طبيعية لما سبقت الإشارة إليه من حدّال ، ومراء ، وخوض في الباطل .. وقد يكون الشُّحُ هو منشأ الخصومة .. والله تبارك وتعالى يقول : (وَأَحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحَ )(٢). ويقول : (وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُور بَ )(٣). وإذا كانت الخصومة بحق ، و لم يتعرض نفسِه فَأُولَتِهاكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُور بَ )(٣). وإذا كانت الخصومة بحق ، و لم يتعرض المخاصم لمراء ، أو جدال ، أو فُحْش في الكلام ، أو إيذاء لمَنْ يخاصم ، أو تحقير له ، أو إثارة للبغضاء والكراهية ، فهي خلاف الأولى ، إذ الأولى الصُّلْحُ ، والصلح خير .. أما إذا كانت الخصومة بالباطل ، أو كان الهدف منها العناد فهي حَرَام قطعًا ، فليس هناك أذهب للدِّين ، وأنقص للمروءة ، أو أمنع لِلذَّة ، وأشغل للقلب من الخصومة ..

<sup>(</sup>۱) سورة غَافِر آية ٥٦ . (۲) سورة النساء آية ١٢٨ . (٣) سورة الْحَشْر آية ٩ .

والخصومة تعرض للتَّبِعَات ، فالله تبارك وتعالى لا تضره المعاصى ، ولا تنفعه الطاعات ، وقد يغفر ما يتعلق به .. أما ما يتعلق بحقوق العباد فذلك موضوع آخر ، إذ يلزم التحلل منها فى الدنيا ، وإلا تعرَّض للمُؤاخذة عليها فى الآخرة بالأخذ من حسنات الظالم للمظلوم ، أو الأخذ من سيئات المظلوم وطرحها على الظالم .. ومن أشد أنواع الخصومة ظلمًا : الخصومة بغير علم ، كأن تُخاصِم شخصًا من أجل شخص آخر ، وأنت تجهل الحقائق أو تسمع من طرف دون أن تسمع من الطرف الآخر ، فذلك بيع لآخرتك بدنيا غيرك ..

وعلاج الخصومة يكون بالعفو والصفح .. والله تبارك وتعالى يقول : ( وَلَيَعْفُواْ وَلَيْصَفَحُواْ الله عز وَلَيْصَفَحُواْ الله عَز وَلَيْ الله عَز وَجل – مع قدرته على العقاب والانتقام – غفوراً رحيماً .. أفلا نتخلق بذلك فنعفو ونصفح مطيعين أمره فى قوله تعالى : ( إِن تُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تَخْفُوهُ أَوْ تَعْفُواْ عَن سُوِّ فَإِنَّ وَنصفح مطيعين أمره فى قوله تعالى : ( إِن تُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ تَخْفُوهُ أَوْ تَعْفُواْ عَن سُوِّ فَإِنَّ اللّه كَانَ عَفُواً قَدِيرًا ) ( أ ) .. فالمطلوب من المظلوم أن يُبدى خيرًا ، وأن يعفو عن الإساءة ، إذ إن العفو من المروءة .. والله لا يضيع أجر من أحسن عملا ، وهو القائل : ( وَلَمَن صَبَرَةُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّبِرِينَ ) ( ") .. ( وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ

<sup>(</sup>١) سورة النُّور آية ٢٢ . (٢) سورة النساء آية ١٤٩ . (٣) سورة النَّحْلُ آية ١٢٦ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة الشُّوري آية ٤٣.

# الْفُحْشُ وبَذَاءَةُ اللَّسَان

« الفُحْشُ » : هو التعبير عن الأمور المستقبحة بالعبارات الصريحة .. والباعث عليه : إما الرغبة في الإيذاء ، أو الاعتياد الناتج عن سوء التربية ، أو مخالطة أصدقاء السوء.. وقد حذرنا النبي (ﷺ) قائلا: ﴿ إِيَّاكُمْ وَالْفُحْشَ ، فَإِنَّ اللَّهَ لا يُحبُّ الْفُحْشَ وَلا التَّفَحُّشَ )(١) .. ويقول : ﴿ لَيْسَ الْمُؤْمِنُ بِالطَّعَّانِ ، وَلا اللَّعَانِ ، وَلا الْفَاحش ، وَلا الْبَذيء ) (٢) .. وحين قال له رجل : يَا رَسُولَ اللَّه ، أَجْفُو (٣) عَنْ أَشْيَاءَ فَعَلِّمْنِي .. قَالَ : ﴿ اتَّقِ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ ، وَلا تَحْقَرَنَّ مِنَ الْمَعْرُوف شَيْئًا وَلَوْ أَنْ تُفْرِغَ مِنْ دَلْوِكَ فِي إِنَاءِ الْمُسْتَسْقِي . . وَإِيَّاكَ وَالْمَخيلَةَ (٤) ، فَإِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لا يُحبُّ الْمَخيلَةَ .. وَإِن امْرُؤُ شَتَمَكَ وَعَيَّرَكَ بِأَمْرِ يَعْلَمُهُ فيكَ ، فَلا تُعَيِّرْهُ بِأَمْر تَعْلَمُهُ فيه ، فَيَكُونَ لَكَ أَجْرُهُ ، وَعَلَيْه إِثْمُهُ .. وَلا تَشْتُمَنَّ أَحَدًا )<sup>(٥)</sup> .. وسأله آخر قَائِلا : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، رَجُلُّ مِنْ قَوْمي يَشْتُمُنِي وَهُوَ دُونِي ، عَلَيَّ بَأْسٌ أَنْ أَنْتَصرَ منْهُ ؟ قَالَ : ( الْمُسْتَبَّان شَيْطَانَان يَتَهَاتَرَان وَيَتَكَاذَبَان ) (١) .. ويقول ( اللهُ سَبَابُ الْمُسْلم فُسُوقٌ ، وَقَتَالُهُ كُفْرٌ ) (٧) ..

والمؤمن عفيف اللسان يَخْتَار العبارات اللبقة ، والكنايات اللطيفة . وخير ما نتعلم منه القرآن . . فحين أراد الكلام عن الْجمَاع عَبَّر عنه بألفاظ أخرى غاية في

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد ، مسند المكثرين من الصحابة . (۲) المرواه الترمذي ، كتاب البر والصلة .

<sup>(&</sup>lt;sup>r)</sup> أجفو: أي أجهل. (<sup>٤)</sup> المخيلة: الفخر والتكبر. (<sup>٥)</sup> رواه أحمد، مسند البصريين.

<sup>.</sup> كتاب الإيمان .  $^{(7)}$  رواه أحمد ، مسند الشاميين .  $^{(7)}$ 

الرُّقِيِّ مثل: (هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَّفْس وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا فَلَمَّا تَغَشَّلْهَا حَمَلَتْ حَمْلاً خَفِيفًا فَمَرَّتْ بِهِ ) (١٠. (أَوْ لَلَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ) (٢٠. فَلَمَّا تَعَشَّلْهَا حَمَلَاً خَفِيفًا فَمَرَّتْ بِهِ ) (١٠. (أَوْ لَلَمَسْتُمُ ٱلنِّسَآءَ) (٢٠. وحين أراد التعبير عن قضاء الحاجة عبَّر عن الفعل بالمكان الذي يحدث فيه: (أَوْ جَآءَ أَحَدُ مِّنكُم مِّنَ ٱلْغَآبِطِ ) (٣٠. والفقهاء حين ألَّفُوا وصنَّفُوا كتب الفقه كانوا حريصين حدَّا في اختيار الألفاظ مثل قولهم في نواقض الوضوء: (خُرُوجُ شَيْءٍ مِنْ أَحَدِ السَّبِيلَيْنِ) بدلاً من قولهم: التبوُّل والتبرُّز .. فعلينا أن نَختار أَرَقَّ الألفاظ ، وأعذب الكلمات ، ونتعود أن يكون كلامنا مهذبًا راقيًا لنكون قدوة لأبنائنا ، ومَنْ حولنا ..

### اللَّعْنُ

أصل « اللعن » : الطرد والإبعاد من رحمة الله تعالى .. وقد ورد في القرآن موجهًا لإبليس حين قال له رب العزة : ( وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَىٰ يَوْمِ ٱلدِّينِ ) ( أ ) .. فإذا لعن إنسان آخر أو اتهمه بأنه ملعون فكأنه حكم على الله أو فرض عليه أن يلعن ذلك الشخص .. والرسول ( إلى يَوْمِي رَجُلُّ رَجُلاً بِالْفُسُوقِ وَلاَ يَوْمِي بِالْكُفْرِ إِلاَّ ارْتَدَّتْ عَلَيْهِ إِنْ لَمْ يَكُنْ صَاحِبُهُ كَذَلك ) ( ) .. ولا تصح اللعنة إلا بالتعميم الذي ورد في القرآن مثل : ( فَلَعْنَةُ ٱللهِ عَلَى ٱلْكَنْوِينَ ) ( ) .. ( لَعْنَةُ ٱللهِ عَلَى ٱلطَّيْمِينَ ) ( ) .. ( لَعْنَةُ ٱللهِ عَلَى ٱلطَّيْمِينَ ) ( ) .. والظلم .معنى الشرك .. وعليه فلا يستحق اللعن إلا كافر أو

<sup>(</sup>۱) سورة الأعْراف آية ۱۸۹ . (۳) ، (۳) سورة المائدة آية ٦ . (٤) سورة ص آية ٧٨ .

<sup>(°)</sup> رواه البخارى ، كتاب الأدب . (۲) سورة البقرة آية ۸٩ . (۷) سورة الأعراف آية ٤٤ .

مشرك بشرط أن يموت على ذلك .. ويقول الرسول (عَلِينَ) : ( إِنَّ اللَّعَّانينَ لا يَكُونُونَ شُهَدَاءَ وَلا شُفَعَاءَ يَوْمَ الْقيَامَة )(١) .. فأى حرمان هذا! .. ومقام الشهادة والشفاعة من أُجَلِّ المقامات يوم القيامة وأعلاها إذ يقول الحق تبارك وتعالى : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هَتَؤُلآءِ شَهِيدًا ) (١). ويقول: (وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱتَّبَعَتْهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَن أَلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتُهُمْ وَمَآ أَلَتْنَاهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ ) (٣).. فالصالحون يشفعون لذويهم فيلحقهم الله بهم .. فكيف يحرم الإنسان نفسه من هذا المقام العالى بلفظ يطلقه لسانه .. بل قد يلعن الإنسان شيئًا فترتد اللعنة عليه .. ويقول أبو الدرداء (﴿ إِلَيْهِ ﴾ : ﴿ مَا لَعَنَ الأَرْضَ أَحَدُ إِلاَّ قالت : لَعَنَ اللهُ أَعْصَانَا لله عَزَّ وجَلّ )(١) .. والأرض لا تعصى ربها .. ومن المحظور أيضًا أن تدعو بالشَّرّ على أحد .. وقد ورد في الخبر : ﴿ إِذَا دَعَا الرَّجُلُ على ظالمه اسْتَوفَى حَقَّهُ ، فَإِنْ زَادَ أَصْبَحَ للظَّالِم لَدَيه حَقٌّ ) . . وفي الحديث القدسي : ﴿ إِنَّكَ إِذَا ذَهِبْتَ تَدْعُو عَلَى آخرَ أَنَّهُ ظَلَمَك .. وإنَّ آخَرَ يَدْعُو عَلَيْكَ أَنَّكَ ظَلَمْتَهُ .. فَإِنْ شَئْتَ اسْتَجَبْنَا لَكَ وَعَلَيْكَ .. وإنْ شئتَ أَخَّرْتُكُمَا إلى يَوْم الْقيَامَة فَأُوسِعُكُمَا عَفْوى )(٥) .. والمسموح به في حالة التعرض للظلم أن يقول المظلوم: ظلمني حقى .. أكل مالي .. إلخ .. وليس الدعاء على الظالِم ، وهو المفهوم من قوله تعالى : ﴿ لَّا يُحِبُّ ٱللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوٓءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمَ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ) (٦) .. وحين أُوذى سيدنا « نوح »

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم ، كتاب البر والصلة . (۲) سورة النساء آية ٤١ . (٣) سورة الطُّور آية ٢١ .

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي الدنيا كتاب ذم الكذب . (٥) رواه الحاكم عن أنس (١٤١٤) . (٦) سورة النساء آية ١٤٨ .

دَعَا قَائِلاً ، كَمَا حَكَى عنه القرآن : ( فَدَعَا رَبَّهُ أَ أَنِي مَغَلُوبُ فَٱنتَصِر ) فكان من ثمرة هذا الدعاء المهذب ما حكاه القرآن : ( فَفَتَحْنَآ أَبُوسَ ٱلسَّمَآءِ مِمَآءِ مُّهُمِرٍ ﴿ وَفَحَرْنَا ٱلْأَرْضَ عُيُونَا فَٱلۡتَقَى ٱلۡمَآءُ عَلَىٰٓ أَمْرٍ قَدْ قُدِرَ ) (٢) .. فليكن توجُّهُنَا إلى الله وشكوانا إليه ، فإنه يسمع ويرى ..

### المُزاحُ

يُقال: إن الْمُزَاح سُمِّى مُزاحًا لأنه يُزيحُ صاحبه عن الحق ، ويقال أيضًا: إن لكل شيء بذورًا .. وبذور العداوة الْمُزاح .. والْمُزاح منه ما هو مُباح: وهو ما لا يسخط الرب ، ولا يغضب من تُمازح ، ولا يكون إلا حقًا ، وقد قال النبي ( إلى الله ي كثرة الضحك ، والغفلة ، والبعد عن الله .. فإن كثرة الضحك تُميت القلب .. وقد خرج النبي ( الله ي على رهط من أصحابه يضحكون الضحك تُميت القلب .. وقد خرج النبي ( الله ي على رهط من أصحابه يضحكون ويتحدثون ، فقال : ( وَالَّذِي نَفْسِي بِيده ، لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ ، لَضَحِكْتُمْ قَلِيلاً ، وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا ) ( الله يقول : ( وَالله مستغرقًا في الضحك ، فقال له : هل أتاك أنك تردُ جهنم ؟ قال : نعم .. فإن الله يقول : ( وَإِن الشحكُمْ إِلَا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَمًا مَقْضِيًا ) ( ) ، فقال له : وهل أتاك أنك تردُ حهنم ؟ قال : نعم .. فإن الله يقول : ( وَإِن الله عَنْ مَنْ الله عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَمًا مَقْضِيًا ) ( ) ، فقال له : وهل أتاك أنك تردُ حهنم ؟ قال : نعم .. فإن الله يقول : ( وَإِن الله عَنْ الله عَلَىٰ رَبِّكَ حَتَمًا مَقْضِيًا ) ( ) ، فقال له : وهل أتاك أنك تنجو

<sup>(</sup>۲) سورة القمر الآيتان ۱۱، ۱۲.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري في الأدب المفرد .

<sup>(</sup>۱) سورة القمر آية ١٠.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  رواه الطبراني في المعجم الصغير .

<sup>(°)</sup> سورة مريم آية ٧١ .

منها ؟ قال : لا .. قال : فَفيمَ الضَّحكُ إذا ؟!! ..

ومن المُزاح ما يكون حرامًا ويؤدى إلى غضب الله عز وجل ، فقد قال رسول الله ( إِنَّ الرَّجُلَ لَيَتَكَلَّمُ بِالْكَلِمَةِ يُضْحِكُ بِهَا جُلَسَاءَهُ يَهْوِي بِهَا مِنْ أَبْعَدِ مِنَ النَّرَيَّا ( أ ) . . .

# السُّخْريَة

«السُّخْرِيَة » هي الاستهزاء بشخص ، أو تحقيره ، أو ذكر عيوبه ونقائصه في : كلامه ، أو فعله ، أو صورته ، أو ما يَمُتُ إليه بصِلَة .. وقد يكون ذلك : بالقول ، أو التقليد ، أو الإشارة ، أو الكتابة ، أو الرسم (الكاريكاتير) .. وقد ورد النهي عن السُّخْريَة مُشَدَّدًا في القرآن ، إذ يقول الحق تبارك وتعالى : ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرَ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيَرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُونُواْ خَيَرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَآءٌ مِّن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُن خَيرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَآءٌ مِن نِسَآءٍ عَسَىٰ أَن يَكُن خَيرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُن خَيرًا مِنْهُمْ وَلا نِسَاءٌ مِن نِسَاءً مِن نِسَاءً عَسَىٰ أَن يَكُن خَيرًا مِنْهُمْ مَن الآية أن الساخر يكون دائمًا أقل شأنًا ممن يسخر منه ، فقد هبط بسخريته ، وانخفض عنه من إذ عند الله ..

والسخرية إن كانت من الصورة والشكل، فالله هو الخالق البارئ المصور الذي يقول: (هُوَ ٱلَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ) (١٤) .. و إن كانت السخرية

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد باقي مسند المكثرين.

<sup>(</sup>٤) سورة آل عمران آية ٦.

<sup>(</sup>١) الثُّريَّا: مجموعة من النجوم تبدو متقاربة .

<sup>(</sup>٣) سورة الحُجُراتُ آية ١١.

من الصفة أو الفقر ، فالله هو الذي أقام العباد فيما أراد وهو الرازق : ( وَأَنَّهُ مُو هُوَ الْمَاكَةُ لِأَخْيَكُ فَيُعَافِيهُ اللّهُ أَغْنَىٰ وَأَقْنَىٰ ) (() .. وقد قال رسول الله ( الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَا

# الْخُلْفُ في الْوَعْدِ

يقول الحق تبارك وتعالى في كتابه مُثنيًا على سيدنا «إسماعيل»: ( وَٱذَّكُرْ فِي الْكِتَنَبِ إِسْمَعِيلَ ۚ إِنَّهُ رَكَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًّا ) (ث) ... ويقول آمرًا بالوفاء بالعهد : ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أُوۡفُواْ بِٱلۡعُقُودِ ) (ث) .. والصدق في الوعد من بالعهد : ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أُوۡفُواْ بِٱلۡعُقُودِ ) (ث) .. والصدق في الوعد من علامات النفاق .. والرسول ( على العلامات الإيمان والتقوى .. والحلف في الوعد من علامات النفاق .. والرسول ( يقول : ( ثَلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيه فَهُو مُنَافِقٌ ، وَإِنْ صَامَ وَصَلَّى وَزَعَمَ أَنَّهُ مُسْلِمٌ : مَنْ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ ، وَإِذَا وَتُمْنَ خَانَ ) (ث) .. ويقول : ( أَرْبُعُ خَلال مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا : مَنْ إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلَفَ ، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ .. وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مَنْ النَّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ كَذَبَ مُنَافِقًا حَاصَمَ فَجَرَ .. وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مَنْهُنَّ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مَنْ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ مَنَافِقُ مَنَافَقًا حَالَى الله عَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مَنَ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مَنَ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةً مِنْ النَّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ النَّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا ) (الله عَنْ النَّفُونُ عَلَى الله عَنْ النَّهُ الله عَنْ النَّهُ الله عَنْ النَّهُ الله المُنْ عَنْ الله الله الله الله الله الله المِنْ الله الله الله الله المُنْ الله المَنْ الله الله الله المُنْ الله الله الله الله الله الله المَنْ الله الله المُنْ الله المُنْ الله الله المَنْ الله الله المُنْ الله المُنْ الله اله الله المَنْ الله المَالِقُ الله المَنْ الله المُنْ الله المَنْ الله المَنْ الله المُنْ الله المُنْ الله الله المَنْ الله المُنْ الله المُنْ الله المَنْ الله المَنْ الله المُنْ الله المَنْ الله الله المَنْ الله المَنْ الله المَنْ الله المَنْ الله المَنْ ال

<sup>(</sup>۱) سورة النَّجْم آية ٤٨. (٢) رواه الطبراني في المعجم الأوسط. (٣) رواه الترمذي كتاب صفة القيامة.

<sup>(</sup>٤) سورة مريم أية ٥٤ . (٥) سورة المائدة آية ١ . (٦) رواه أحمد ، باقي مسند المكثرين .

 $<sup>^{()}</sup>$  رواه البخارى ، كتاب الجزية والموادعة .

لذلك نصحنا الشيوخ بعدم الإسراف في الوعود .. وأن لا نَعِد إلا إذا كنا عازمين على الوفاء ، قادرين عليه ، وأن نلحق الوعد بكلمة رجاء مثل : (أرجو أن أفعل) .. أو نعلق الأمر بالمشيئة بقولنا : (سأفعل إن شاء الله) ، وبذلك نخرج من دائرة العزم والتصميم على فعل ما لا نملكه ، فقد تحول الظروف دون الوفاء .. وفي هذه الحالة فلا إثم علينا ، لأن الله تبارك وتعالى يقول : (لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا) (١) ..

# إفْشاءُ السرِّ

سِرُّكَ معك ، فإن أنت كـــتمته فالخيار لك ، وإن أنت أفشيته فالخيار عليك .. وحديث أحيك لك في السِّرِ أمانة ، ولو لم يطلب منك الكتمان ، لأن الـــني ( الله يقول : ( إِذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ بِالْحَدِيثِ ثُمَّ الْتَفَتَ فَهِي أَمَانَةٌ ) (٢) .. والأمانة مسئولية يقول : ( يَتَأَيُّا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لاَ تَخُونُواْ كَالله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَننَتِكُمْ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ) (١) .. كما أن إفضاء أخيك بسرِّه ثقة الله وَالرَّسُولَ وَتَخُونُواْ أَمَننَتِكُمْ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ) (١) .. كما أن إفضاء أخيك بسرِّه ثقة منه فيك .. فعليك أن تشير عليه بالصالح وبما تحبه لنفسك ، فقد قال رسول الله ( الله والله والله

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ٢٨٦ . (٢) رواه أبو داود كتاب الأدب . (٣) سورة الأنفال آية ٢٧ .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي كتاب الأدب .

#### الْكَذَبُ

« الكَذبُ » : هو الإخبار عن شيء بخلاف حقيقتــه .. والصِّــــدْق والكَـــــذبُ يتصارعان في القلب حتى يُخْرجَ أحدُهُما الآخرَ .. فالصادق من الناس هو الذي اعتاد الصِّدْق في كلامه ، وانتصر الصدق في قلبه على الكذب فهو يَصْدُق ، ويتحَرَّى الصِّدق في حديثه حتى يُكْتَبَ عند الله صدِّيقًا .. أما الذي انتصر الكذب على الصدق في قلبه يكذب .. فقد سُئلَ رسول الله (عَلِينِ) : يا نبي الله ، هل يزيني المؤمن ؟! قال : قد يكون ذلك .. قيلَ : يا رسول الله ، هل يسرق المؤمن ؟! قال : قد يكون ذلك .. قيل : يا نبي الله ، هل يكذب المؤمن ؟! قال : لا .. ثم أتبعها (عليه) بقول الله تعالى : (إِنَّمَا يَفْتَرِى ٱلْكَذِبَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِعَايَتِ ٱللَّهِ ۗ وَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَدِبُونَ) (١) .. (٢) إِذًا فقد يقع المؤمن في بعض الكبائر ثم يتوب .. وإن كانت الكبائر تنتقص من الإيمان .. مصداقًا لقول رسول الله (عليه) : ﴿ لَا يَنُونِي الزَّانِي حَيْنَ يَنُونِي وَهُوَ مُؤْمَنُ .. وَلا يَشْرَبُ الْخَمْرَ حِينَ يَشْرَبُ وَهُوَ مُؤْمنٌ .. وَلا يَسْرِقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرِقُ وَهُوَ مُؤْمنٌ .. وَلا يَنْتَهِبُ نُهْبَةً (٣) يَرْفَعُ النَّاسُ إِلَيْه فيهَا أَبْصَارَهُمْ وَهُوَ مُؤْمِنٌ )(١) .. ولكن المؤمن لا يكذب أبدًا ، وقد قال رسول الله ( كُبُرَتْ خيانَةً أَنْ تُحَدِّثَ أَخاكَ حَديثًا هُوَ لَكَ بِهِ مُصَدِّقٌ وَأَنْتَ لَهُ بِهِ كَا**ذِب**ٌ )<sup>(٥)</sup> .. والكذب درجات .. وأشـــــُّـ

(٢) رواه الخرائطيّ كتاب مساوئ الأخلاق .

العلانية . (٤) رواه البخاري كتاب الحدود .

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ٥٠١ .

<sup>(</sup>٣) النهبة: المال المأخوذ على وجه القهر والعلانية.

<sup>(°)</sup> رواه أبو داود كتاب الأُدب .

وأما « الكذب في الْيَمين » فهو أنواع .. وله أحكامه :

الأول « يَمِينُ اللَّغُوِ » : وهو الذي يأتي على اللِّسان مع الكلام دون قصد الْحَلِف .. مثل قول الرجل لضيفه : ( بالله تأكل ) .. ( والله تحلس ) .. إلخ .. وفيه يقول الحق تبارك وتعالى : ( لَا يُؤَاخِدُكُمُ ٱللهُ بِٱللَّغُو فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَاكِن يُؤَاخِدُكُم مِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ) .. ولَغُو الْيُمِين ، وإن كان الإنسان غير مؤاخذ به ، ولكن عليه كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ) .. ولَغُو الْيُمِين ، وإن كان الإنسان غير مؤاخذ به ، ولكن عليه أن يتحنبه لأنه قد يؤدى به إلى الْحَلِف الكاذب .. كما أن كثرة الْحَلِف تفقد الناس ثقتهم بالحالف .. وربنا تبارك وتعالى يقول : ( وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافٍ مَهِينٍ ) (٢٠ ..

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب التعبير . (۲) تخوم : حدود . (۳) رواه أحمد مسند المكثرين من الصحابة .

<sup>(</sup>٤) رواه البخارى كتاب الأدب. (٥) سورة البقرة آية ٢٢٥. (٦) سورة القلم آية ١٠.

الثاني « يَمِينُ الْكَفَّارَةِ » : وهو أن يحلف الإنسان على أن يفعل شيئًا أو على ألا يفعل شيئًا أو على ألا يفعل شيئًا في المستقبل .. ثم يظهر له أن قد أخطأ أو تَسرَّع ، ويريد أن يعود في عزمه فله أن يُكفِّر عن يمينه ويأتي بالذي هو حير ، كما قال رسول الله (الله الله عنين على يَمِين فَأَرَى غَيْرَهَا خَيْرًا مِنْهَا إِلا أَتَيْتُ الَّذِي هُو خَيْرٌ وَالله مُو خَيْرًا مِنْهَا إِلا أَتَيْتُ الَّذِي هُو خَيْرٌ وَتَحَلَّلتُهَا ) (١) ، و « كفارة اليمين » هي كما جاءت في قول الله تعالى : ( فَكَفَّرَتُهُ وَ وَتَحَلَّلتُهَا ) (١) ، و « كفارة اليمين » هي كما جاءت في قول الله تعالى : ( فَكَفَّرَتُهُ وَ وَتَحَلَّلتُهَا ) لله عَشَرَةِ مَسَاكِينَ مِنْ أَوْسَطِ مَا تُطْعِمُونَ أَهْلِيكُمْ أَوْ كِسْوَتُهُمْ أَوْ تَحْرِيرُ رَقَبَةٍ فَمَن إلله فَي هذه الحالة لا يجوز للقادر على الإطعام أو الكسوة ..

الثالث « اليمينُ الغَمُوسُ » : وسُمى كذلك لأنه يَغْمِس صاحبه فى النار .. وهو أن يُحلف الشخص على أمر مضى متعمدًا الكذب .. وهذا اليمين لا كفارة له إلا التوبة ، وإصلاح ما أفسده اليمين : كضياع الحقوق ، وأحكام القضاء المترتبة على هذا اليمين الكاذب ..

هذا .. وحرمة الكذب تنفاوت بنفاوت الآثار المترتبة عليه .. وقد يبدو للبعض أن كذبهم لا يترتب عليه آثار ضارة ، وهم واهمون في ذلك .. فالكذب كذب .. وما من كذب إلا وله أثر ضار .. فعَنْ عَبْد اللّه بْنِ عَامِر قَالَ : جَاءَ رَسُولُ اللّه (عَلِيلُ) من كذب إلا وله أثر ضار .. فعَنْ عَبْد اللّه بْنِ عَامِر قَالَ : جَاءَ رَسُولُ اللّه (عَلِيلُ) بَيْتَنَا وَأَنَا صَبِيٌ صَغِيرٌ ، فَذَهَبْتُ أَلْعَبُ ، فَقَالَتْ لِي أُمِّي : يَا عَبْدَ اللّه ، تَعَالَ بَعْطيك .. فَقَالَ رَسُولُ اللّه (عَلِيلُ) : ( مَا أَرَدْت أَنْ تُعْطيهُ ؟ ) .. قَالَتْ : أَرَدْتُ أَنْ تُعْطيك .. فَقَالَ رَسُولُ اللّه (عَلِيلُ) : ( مَا أَرَدْت أَنْ تُعْطيهُ ؟ ) .. قَالَتْ : أَرَدْت

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب الأيمان والنذور . (۲) سورة المائدة آية ۸۹ .

أَنْ أُعْطِيَهُ تَمْرًا .. قَالَ : ﴿ أَمَا إِنَّكَ لَوْ لَمْ تَفْعَلَى لَكُتبَتْ عَلَيْكَ كَذْبَةً ﴾ (١) ..

و لما كان الإنسان قد يتعرض لأسئلة لا يريد الإجابة عنها أو لأمور لا يريد التصريح بها فقد أو جدت السُّنَةُ لذلك مخرجًا بقول النبي (كُلُ): (إِنَّ في الْمَعَارِيضِ لَمَنْدُوحَةً عَنِ الْكَذِبِ) (٢) ، والمعاريض هي أن تُعرِّض بالكلام بدلا من أن تُصرِّح به بشرط أن يكون صدقًا ، وأن تكون هناك ضرورة لذلك ، لأنه لو استوى التعريض والتصريح امتنع التعريض .. ومثال التعريض : ما حدث في قصة الهجرة ، فحين كان الناس يسألون أبا بكر (كُلُ عَنْ عَنْ النبي (كُلُ ) - وهما في طريقهما إلى المدينة - : (يَا أَبَا بَكُو ، مَنْ هَذَا الرَّجُلُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْكَ ؟) .. كان يجيب قائلا : (هَذَا الرَّجُلُ يَهْدِينِي السَّبِيلَ ) (١) ، فكان (كُلُ ) يَعْنِي سَبِيلَ الْخَيْرِ ، والناس يعتقدون أنّه إنّما يَعْنِي طريق السفر ..

وهناك من الكذب ما هو مُرَخَّص فيه ، كما أنه يصلح في بعض مواطن لا يصلح فيها الصدق . . فعَنْ أُمِّ كُلْتُوم بِنْت عُقْبَةَ (رضى الله عنها) أنَّها قَالَتْ : ( مَا سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه ( وَ وَ عَنْ أُمِّ كُلْتُوم بِنْت عُقْبَة وَرضى الله عنها) أنَّها قَالَتْ : الرَّجُلِ سَمَعْتُ رَسُولَ اللَّه ( وَ وَ عَنَ الله وَ وَ الرَّجُلِ يَقُولُ الْقَوْلُ الْقَوْلُ الْقَوْلُ الْقَوْلُ الْقَوْلُ الْقَوْلُ عَنِ النبي وَ الرَّجُلِ يَقُولُ الْقَوْلُ عَنِ النبي ( فَي قُوله : يُحَدِّثُ أَمْرُأَةُ أَوْ تَحَدِّثُ زَوْجَهَا ) ( أ ) . . كما ورد عن النبي ( فَي قُوله : يُحَدِّثُ أَمْرُأَة أَوْ يَقُولُ خَيْرًا ) ( أ ) . . كما ورد عن النبي ( فَي قُوله : ( لَيْسَ الْكَذَابُ الَّذِي يُصْلِحُ بَيْنَ النَّاسِ فَيَنْمِي خَيْرًا ، أَوْ يَقُولُ خَيْرًا ) ( ) . . وقد يكون الكذب واجبًا إذا ما أَدَّى الصِّدْق إلى سفك الدماء ، أو هتك وقد يكون الكذب واجبًا إذا ما أَدَّى الصِّدْق إلى سفك الدماء ، أو هتك

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي كتاب الشهادات . (7) رواه البيهقي كتاب الشهادات . (7) رواه البخاري كتاب المناقب.

<sup>(</sup> $^{\circ}$ ) رواه أحمد مسند القبائل .  $^{\circ}$  رواه البخارى كتاب الصلح .

#### الْغيبَة

رَوَى أَبُو هُرَيْرَةَ ( اللهِ اللهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : ذَكْرُكَ أَحَاكَ بِمَا يَكْرَهُ .. قيلَ : أَفَرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِيهِ مَا تَقُولُ فَقَد اغْتَبْتَهُ ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتَّهُ ) (٢٠ .. مَا أَقُولُ فَقَد اغْتَبْتَهُ ، وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتَّهُ ) (٢٠ .. ويُشَبِّهُ ربُّنَا المغتاب بآكل الميتة في قوله تعالى : ( وَلاَ يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا ۚ أَنحُب أَحدُكُم أَن يَأْكُل لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهِ تُمُوهُ ) (٣٠ .. ويشرح البهتان بقوله : (وَٱلَّذِينَ يُؤَذُونَ اللهُ مِنْ المُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنِينَ بِغَيْرِ مَا ٱكَتَسَبُواْ فَقَد ٱحْتَمَلُواْ بُهُتَننًا وَإِثْمًا مُبِينًا ) (٤ .. ويُنذر النبي ( اللهِ اللهُ عَثابُوا الْمُسْلِمِينَ ، وَلا فَقُول : ( يَا مَعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلسَانِهِ وَلَمْ يَدْخُلِ الإِيمَانُ قَلْبُهُ ، لا تَغْتَابُوا الْمُسْلِمِينَ ، وَلا المُعْشَرَ مَنْ آمَنَ بِلسَانِهِ وَلَمْ يَدْخُلِ الإِيمَانُ قَلْبُهُ ، لا تَغْتَابُوا الْمُسْلِمِينَ ، وَلا

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب البر والصلة . (۲) رواه مسلم كتاب البر والصلة . (۳) سورة الحجرات آية ۱۲ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأحزاب آية ٥٨.

تَتَّبِعُوا عَوْرَاتِهِمْ ، فَإِنَّهُ مَنْ يَتَّبِعْ عَوْرَاتِهِمْ يَتَّبِعِ اللَّهُ عَوْرَتَهُ ، وَمَنْ يَتَّبِعِ اللَّهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحْهُ في بَيْته ) (١) ..

و « الْغِيهُ » يستوى فيها: التصريح ، والتعريض ، والإيماء ، والإشارة ، والحركة ، والتقليد ، والْغَمْزُ ، واللَّمْزُ ، بحيث يُفْهَم مقصودُ المتكلم ، كما يستوى فيها الحى والميت . . وقد تكون الغيبة بالكتابة أيضا . . وهؤلاء لا يكتفون بما تسطره عليهم الملائكة ، وإنما يسطرون هم على أنفسهم . .

وكما يرتبط البهتان بالغيبة يرتبط بها الإفك .. و « الإفك » هو أبلغ ما يكون من الكذب والافتراء ، وأسورا وأقبحه وأفحشه .. وسمّى الكذب إفكًا ، لأنه قولٌ مأفوك عن وجهه ، أى مقلوب مصروف عن الحقيقة ، من « أفك الشيء » أى قلبَه وصرفه عن وجهه .. و « إشاعة الإفك » : هي أن تقول عن شخص ما نقل إليك عنه دون أن تتيقن من صدقه ، وإن كنت أمينًا في النقل .. وجاء مثالها في قول الله عز وجل : ( إِذْ تَلَقَّوْنَهُ مِ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمُ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُم مَّا لَيْسَ لَكُم بِهِ على وَتَحَسَبُونَهُ وَهُ هَيِّنًا وَهُو عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمٌ ) (٢) .. ويين الله تبارك وتعالى ما يجب على المسلم عند سماعه شيئًا عن غيره فيقول : (لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ ..

وقد يُلبس الشيطان الغيبة ثوب الحق فتبدو سليمة من حيث الشكل، ويقع صاحبها في المحظور .. ومن أمثلة ذلك :

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد مسند البصريين . (۲) سورة النور آية ۱۵ . (۳) سورة النور آية ۱۲ .

- ١ الاغتياب تحت مظلة الكاره لِلْمُنْكَر : وإن كان ذلك حقًا فالواجب أن يتم
  النصح بلباقة وفى السر .. والدعاء للعاصى بالهداية أولى من فضحه .
  - ٢ الاغتياب تحت مطلَّة الغضب (( لله )) أن تُنتَهَك مَحارمُه .
    - ٣ الاغتياب تحت مظلَّة الرحمة بمن تغتابه .. والحرص عليه .
  - ٤ الاغتياب تحت مظلة التعجب ، والاندهاش ، وعدم التصديق .

هذا .. وتتضح حطورة الغيبة من قول النبي ( مَنْ كَانَتْ عِنْدَهُ مَظْلَمَةٌ الْأَخِيهِ فَلْيَتَحَلَّلْهُ (١) منْهَا ، فَإِنَّهُ لَيْسَ ثَمَّ دِينَارٌ وَلا دَرْهَمٌ ، مِنْ قَبْلِ أَنْ يُؤْخَذَ لأَخِيهِ مَنْ حَسنَاتِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسنَاتٌ أُخِذَ مِنْ سَيِّبَاتِ أَخِيه فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ) (٢ .. مَنْ حَسنَاتِهِ ، فَإِنْ لَمْ يَكُنْ لَهُ حَسنَاتٌ أُخِدَ مِنْ سَيِّبَاتِ أَخِيه فَطُرِحَتْ عَلَيْهِ ) فيفاجأ الذي اغتاب بتبعات الغيبة ، فإذا به مُعرَّض لَجَهنَّم نتيجة كلام ألقاه لسانه .. وليس لأنه زين ، أو قتل ، أو سرق .. بل قد يُؤخذ ثواب صلاته ، وصيامه ، وحَجّه ، فيضاف إلى ميزان مَن اغتابه ، لتعويضه عما أصابه من لسان صاحبه ، ويتحمل هو نتيجة معاصي و فسق مَن اغتابه ، فيدخل الذي اغتاب النار بسيئات لم يرتكبها ، ويدخل مَن اغتابه الجنة بأعمال لم يعملها .. وهذا أمر لو تأمله الإنسان ما نطق بكلمة سيئة في حق أحد ..

وكثير من العلماء لا يرون العبادة الحقة في كثرة الصلاة والصيام ، إذ ليس فيها مشقّة ، وقد يقوم بـها البَرُّ والفاجر – وخصوصًا إذا ما اعتادها من الصّغر – وإنما يرونها في الكفّ عن أعراض الناس . . وهذا هو التعبُّدُ الحقيقيُّ الذي يحتاج إلى جهاد النفس ..

<sup>(</sup>۱) يتحلله: يطلب منه أن يسامحه ويعفو عنه . (۲) رواه البخاري كتاب الرقاق .

# بَواعثُ الغيبَة وعلاَجُها:

لكى نعالج هذا المرض الخطير الذى يُهلك صاحبه لابد أن نفتش عن الباعث والذى لا يخرج عن الآتى :

- ١ إشفاء الغيظ الناتج عن الحقد والغضب.
  - ٧- موافقة الجلساء ومجاملتهم.
    - ٣- الاستهزاء والسخرية.
  - ٤ تزكية النفس بتنقيص الغير .
- ٥- الحسد الذي يؤدي إلى إظهار عيوب المحسود حتى يتوقف الناس عن مدحه
  أو الإعجاب به .
  - ٦- تمضية الوقت والتسلية.

وبمعرفة الباعث على الغيبة يسهل علينا العلاج ، الذي يتمثل في الآتي :

العِلْم بغضب (( الله )) على المغتاب ، وأنه تبارك وتعالى يعاقبه على الغيبة ،
 وأن قبول توبته غير مضمون :

إذ إن الغيبة قد تكون أشد من الزِّنا الذي هو حق متعلق بالله .. فقد يتوب الزان ويقبل الله توبته ، بل ويبدل سيئاته حسنات .. أما المغتاب إن تاب فلابد لقبول التوبة من مسامحة مَنْ وقع في عرْضِهِ له .. والنبي ( الله على المُسلم عَلَى المُسلم عَرَامٌ : دَمُهُ ، وَمَالُهُ ، وَعَرْضُهُ ) (١) .. و « العرْض » : هو موضع المدح المُسلم حَرَامٌ : دَمُهُ ، وَمَالُهُ ، وَعَرْضُهُ ) (١) .. و « العرْض » : هو موضع المدح

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه مسلم كتاب البر والصلة .

والذم من الإنسان .. فإن ذممت أحدًا فقد وقعت في عرضه ..

#### ٢ - الانشغال بعيوب النفس عن عيوب الغير:

وعندئذ لن يكون هناك متسع للغيبة .. ورحم الله امرءًا شغلته عيوبه عن عيوب الناس ..

#### ٣ - البحث في النفس عن الباعث على الغيبة ومحاولة دفعه:

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي كتاب البر والصلة .  $^{(\circ)}$  سورة النساء آية  $^{(\xi)}$ 

الباعث على الغيبة هو تزكية النفس عند الناس بتنقيص الغير .. فهو واهم في ذلك وليسأل نفسه أولاً : هل زكاها عند الله ؟! : (قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن وَلِيسأل نفسه أُولاً : هل زكاها عند الله ؟! : (قَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنهَا ﴿ وَقَدْ خَابَ مَن كَسَّنهَا ) (١) .. كما أن تزكية النفس عند الناس من الأمور المحظورة ، والله تبارك وتعالى يشير إلى ذلك بقوله : ( أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُم أَبلِ ٱللَّهُ يُزكِّى مَن يَشَآءُ وَلَا يشير إلى ذلك بقوله : ( أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزكُّونَ أَنفُسَهُم أَبلِ ٱللَّهُ يُزكِّى مَن يَشَآءُ وَلَا يُظِلَمُونَ فَتِيلاً ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الْكَذِبَ وَكَفَىٰ بِهِ آ إِثْمًا مُبينًا ) (١) .. وأما إن كان الباعث على الغيبة هو الحسد فقد جمع المغتاب لنفسه عذاب الدنيا والآخرة .. ونبينا ( الله على مهموم في الدنيا معاقب يوم القيامة .. ونبينا ( الله على ) يقول : ( إيَّاكُمْ والْحَسَدَ ، فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ الْحَسَدَ كَمَا تَأْكُلُ الثّارُ الْحَطَب ) (٢) ..

# الأَعْذَارُ المُبيحَةُ للْغيبَة :

هناك أنواع من الغيبة يعفو الله عنها لضرورتها ، مع الأخذ في الاعتبار أن الله عليم بذات الصدور ، وأن العبرة بالنية .. وإليك أمثلة ذلك :

# ١ - التَّظَلُّم:

إذ يُباح للمتظلم أن يبين الظلم الذي وقع عليه حتى يصل إليه حقه ، ومما يؤكد ذلك قول النبي ( إِنَّ لَصَاحِبِ الْحَقِّ مَقَالاً ) ( ) .. وقوله : ( لَيُّ الْوَاجِدِ يُحِلُّ ذلك قول النبي ( إِنَّ لَصَاحِبِ الْحَقِّ مَقَالاً ) ( ) .. وهوله : ( لَيُّ الْوَاجِدِ يُحِلُّ عُقُوبَتَهُ وَعِرْضَهُ ) ( ) .. و « لَى الْوَاجِد » : هو مماطلة الغني في أداء حق الغير .. فإن الشتكي المظلوم إلى القاضي فقد وقع في الغيبة ، ولكنها غيبة معفو عنها لضرورتها .

<sup>(</sup>١) سورة الشمس الآيتان ٩ ، ١٠ . (٢) سورة النساء الآيتان ٩٩ ، ٥٠ . (٣) رواه أبو داود كتاب الأدب.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب الهبة .  $^{(0)}$  رواه البخاري كتاب الاستقراض .

#### ٧- تغيير المنكر ورد العاصي إلى نهج الصلاح بالتصريح:

إذا لم يكن من ذلك بُدُّ - بشرط صدق النية وعدم المغالاة - كذكر الأم عيوب أولادها لأبيهم لإصلاح شأنهم.

#### ٣- الاستفتاء لمعرفة الصواب:

كما حدث حين ذهبت « هِنْدُ بِنْتُ عُتْبَة » إلى النبي ( الله عَلَيْ) تستفتيه فقالت : ( إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ رَجُلٌ مِسِيّكٌ ) (١) فهي تشكو إمساكَ زوجها ، وتسأل هل عليها إثم إن أخذت من ماله دون علمه .

#### ٤ – التعريف بالشخص:

بذكر عيب قد اشتهر به مثل: الأعور ، الأسود ، الأعرج ، إن كنت لا تقصد التشهير وكان المعيوب لا يَكْرَه أن يذكر به كما جاء فى قوله عز وجل: (عَبَسَ وَتَوَلَّىٰ ﴿ اللَّهُ عَمَىٰ ﴾ .

#### ٥- تنبيه الناس وتذكيرهم:

حتى لا يقعوا فيما وقع فيه من تغتابه بشرط أن يكون مجاهرًا بالمعصية مفتخرًا بفجوره ، كما حكى القرآن عن قارون وأمثاله .

#### ٦- الأمانة في إبداء الرأى:

إذ إن الْمُسْتشار مُؤْتَمن ، فإذا دعت الضرورة للتصريح بعيوب من يُؤخذ رأيُك فيه ، جاز ذلك : كأخذ الرأى في الخاطب لفتاة ، أو طالب المشاركة في تجارة ..

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب المظالم والغصب . (۲) سورة عبس الآيتان ۱، ۲ .

وما إلى ذلك .

#### ٧- التحذير لمن يهمك أمره:

كما حدث فى قصة « يُوسُف » التى حكى عنها القرآن الكريم: ( قَالَ يَـبُنَىَّ لَا تَقْصُصْ رُءْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا إِنَّ ٱلشَّيْطَيْنَ لِلْإِنسَيْنِ عَدُوُّ لَلَا تَقْصُصْ رُءْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا أَاللَّيْطَيْنَ لِلْإِنسَيْنِ عَدُوُّ مُّبِيرِثُ ) (١) .

وفى كل الأحوال على المغتاب أن يستغفر الله ، ويتوب إليه ، ويحاول أن يدعو لمن وقع فى عررضه ، ويتصدق عنه إذا كان طلب السماح منه متعذرًا: لوفاته ، أو خشية نشوء العداوة ، أو البغضاء ، أو الوقيعة بين الناس .. أما إذا كانت المصارحة وطلب العفو مُمْكِنَةً فإنها تكون واجبة حتى تَبْرًأ الذمة قبل أن يأتى يوم ينتصف الله فيه للمظلوم من الظالم بالأخذ من حسنات الظالم للمظلوم حتى إذا فرغت حسناته ، أخذ من سيئات المظلوم فطرحت على الظالم ثم طرح فى النار والعياذ بالله ..

#### الغيبة بالقلب:

وهى الظن السَّيِّى ۽ بالغير .. و « الظن » : هو ميل القلب إلى اعتقاد الشيء .. فكما يحرم عليك أن تذكر أخاك للناس بسوء ، يَحْرُم عليك أن تذكره لنفسك بسوء .. وتكمن الخطورة في أنك تُحاسَب على هذا الظن السَّيِّى ۽ ولو لم تحرك به لسانك .. والظن يؤدى بالضرورة إلى إثم أكبر ، إذ يترتب عليه التحسس لإثبات ما اعتقده القلب ، وهو محرمٌ ومُؤتَّمٌ بنص القرآن : ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱجْتَنِبُواْ كَثِيرًا

<sup>(</sup>۱) سورة يوسف آية o .

مِّنَ ٱلظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ ٱلظَّنِ إِثْمُ وَلَا تَجَسَّسُواْ وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْظًا ) (١).. وهكذا يشعرنا الترتيب في الآية أن الظن يقود إلى التحسس ، ثم إلى الغيبة .. كما يتبين من الآية أن الظن نوعان :

« ظُنُّ السُّوعِ » : وهو ما أشار إليه القرآن بقوله : ( بَلَ ظَنَنَتُمْ أَن لَّن يَنقَلِبَ السَّوعِ » أَبَدًا وَزُيِّرِ ذَ لِلكَ فِي قُلُوبِكُمْ وَظَنَنتُمْ ظَرَّ ٱلسَّوْءِ وَكُنتُمْ قَوْمًا بُورًا ) (٢) . .

« ظَنُّ الْحَيْرِ » : وهو ما أشار إليه القرآن فى قوله : ( لَّوْلاَ إِذْ سَمِعْتُهُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنفُسِهِمْ خَيْرًا وَقَالُواْ هَاذَآ إِفْكُ مُّبِينٌ )(")..

والشيطان هو الذي يزين ظن السوء في القلب ، ولا شك أن الشيطان هو أفسق الفُسَّاق ، إذ يحكى عنه القرآن فيقول : ( فَسَجَدُوۤا إِلّاۤ إِبۡلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلۡجِنِّ فَفَسَقَ عَنۡ أُمۡرِ رَبّهِ ٓ ) (3) .. ومن هنا كان على الإنسان أن يسأل نفسه إذا نشأ ظن السوء في قلبه : مَن الذي ألقى فيه هذا الظن ؟! إنه الشيطان لا محالة .. فيرجع إلى قول الله عز وجل : ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقُ بِنَبَإِ فَتَبَيّنُوۤا أَن تُصِيبُوا قَوۡمًا بِجَهَالَةٍ فَتُصِيبُوا عَلَىٰ مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ ) (٦) .. فيرجع عن ظنه السَّيّىء ، ويظن الخير بأخيه ، فيطرد ظنُّ الخير ظنَّ السوء من القلب .. وعليه أن يستغفر ، ويتوب إلى الله ، ويدو لأخيه بخير ، إذ نادرًا ما يصادف الظن حقيقة ويقينًا .. والنبي (عَنِي يَخْرنا من

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف آية ٥٠ . (٦) سورة الحجرات آية ٦ .

الظنِّ فيقول: ( إِ**يَّاكُمْ وَالظَّنَّ ، فَإِنَّ الظَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ** ) ( ) .. وربنا تبارك وتعالى يقول: ( إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ) ( ) ..

### الثميمة

هى نقل كلام إنسان عن إنسان آخر إلى ذلك الذى قيل عنه الكلام .. وقد عَرَّفَها بعض العلماء بقولهم : « النميمة » إفشاء السِّرِ ، وكشف السَّثر عن كل ما يُكره كشفه .. ولا يشترط أن تكون بالتصريح فقد تكون : بالتعريض ، أو الإشارة ، أو الإيماء ، أو الكتابة .. وسواء أكان المنقول عيبًا أو نقصًا أم لم يكن كذلك مادام صاحبه قد كرة كشفه .. إلا أن يكون في النقل مصلحة عامة للمسلمين ، أو درء لفسدة .. والنميمة أشدُّ خطرًا من الغيبة لأنها توقع بين الناس العداوة ، والبغضاء ، وتقطع الأرحام ، وتخرب البيوت .. لذلك حذر البيي ( و الله فقال : ( لا يَدْخُلُ الْجَنَّةُ نَمَّامٌ ) ( الله يَا رَسُولَ الله ، وقال : ( أَلا أُخْبِرُكُمْ بِخِيَارِكُمْ ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ الله ، قَالَ : الدّينَ إِذَا رُعُوا ذُكِرَ اللّه تَعْمَلُونَ بَيْنَ الأَحبَّة ، الْبَاغُونَ للْبُرَاءَ الْعَنَ ( الله بَشرار كُمُ ؟ الْمُفْسِدُونَ بَيْنَ الأَحبَّة ، الْبَاغُونَ للْبُرَاءَ الْعَنَتَ ( الله عَلَى حَلَّا عَلَى الله عَلَى الله ، وقد ورد ذم النميمة بأبشع صورة في قوله تعالى : ( وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافِ مَهِينِ وقد ورد ذم النميمة بأبشع صورة في قوله تعالى : ( وَلَا تُطِعْ كُلَّ حَلَّافِ مَهِينِ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري كتاب الأدب. (٢) سورة النحل آية ٧٤. (٣) رواه مسلم كتاب الإيمان.

<sup>(</sup>٤) البرآء: جمع برئ وهو البعيد عن التهم .. والعنت: المشقة والفساد والهلاك والإثم والغلط والزنا ، والحديث يحتمل كلها .

<sup>(°)</sup> رواه أحمد مسند القبائل .

﴿ هَمَّازِ مَشَّآءٍ بِنَمِيمٍ ﴿ مَّنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ بأنه ولد الزِّنَا ، وقالوا : لا يَمشى بالنميمة وقد فسر بعض العلماء كلمة ﴿ زَنِيمٍ ﴾ بأنه ولد الزِّنَا ، وقالوا : لا يَمشى بالنميمة إلا ولدُ الزِّنَا .. كما فسروا قوله تعالى : ﴿ وَآمْرَأَتُهُ مَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ﴾ أنها الله ولدُ الزِّنَا .. كما فسروا قوله تعالى : ﴿ وَآمْرَأَتُهُ مَمَّالَةَ ٱلْحَطَبِ ﴾ أنبها إشارة إلى حملها الحديث بين الناس ، ومشيها بالنميمة التي تشتعل عليها نارًا يوم القيامة .. وكذلك فسروا الخيانة التي جاء ذكرها في قول الله تبارك وتعالى : ( ضَرَبَ ٱللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُواْ آمْرَأَتَ نُوحٍ وَآمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَعَلَّنَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ فسروها بالنميمة ، إذ كانتا تنقلان أخبار زوجيهما إلى الكفار ..

### والنمام يمشى بالنميمة لواحد من ثلاثة أسباب:

- ١- إرادة السوء بمن نقل عنه الكلام .
- ٢- إظهار الحب والحرص على مصلحة من نقل إليه.
- ٣- الوقوع فى فضول الكلام، والخوض فى الباطل من أجل التسلية وتمضية
  الوقت.

وغالبا ما تجتمع فى النمام صفات عديدة مذمومة مثل: الكذب، والخيانة، والخديعة، والغدر، والغِلّ ، والْحَسَد، والْحِقْد، والغِيبة، والإفساد بين الناس، وقطع ما أمر الله به أن يوصل.

## وعلى ذلك أوجب العلماء على مَنْ يُنْقَلُ إليه كلامُ النَّمَّام عدة أمور:

<sup>(</sup>١) سورة القلم الآيات من ١٠: ١٣ . (٢) سورة المسد آية ٤ . (٣) سورة التحريم آية ١٠ .

- ١ ألا يُصَدِّق النمام لأنه فاسق مردود الشهادة .
- ٢- أن ينهاه عن ذلك ، ويسكته ، ولا يستمع إليه .
  - ٣- أن يبغضه في الله ، لأن الله يبغضه .
- ٤ أن يحسن الظن بمن نقل النمام عنه الكلام ، ولا يُسيء الظن به .
  - ٥- ألا يحمله كلام النمام على التجسس تحريًا للحقيقة .
    - ٦- ألاّ ينقل ما نجى إليه لأحد وإلاّ كان نَمَّامًا .
  - V-1 ألا يستفزه كلام النمام ، فيقع في عرْض من نقل عنه الكلام .

لذلك كله وجب على كل مسلم أن يوقف كلام النمام منذ البداية ، فإن لم يستطع ترك له المكان .. كما يجب العلم بأن ستر المسلم واجب في كل الأحوال حتى ولو كان على معصية - ما لم يجهر بها - وأن الكلام أمانة ، وما تسمعه أمانة ، فلا تكن من الخائنين للأمانة ..

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود كتاب الأدب .

## السُّوَال

كان رسول الله (هي عَنْ : (قيل وَقَالَ ، وَكَثْرَةِ السُّوَالِ ، وَإِضَاعَةِ الْمَالِ ) (١) .. و « كثرة السؤال » توقع الإنسان في شرور هو في غني عنها .. ومن كثرة ما شدَّد رسول الله (هي في النهي عن السؤال كان الصحابة (هي يتحرَّج أحدهم أن يسأل أحدًا أن يناوله سَوْطَه إذا سقط منه وهو على فرسه ، فكان ينزل هو ويتناوله بنفسه .. وكانوا يتحرجون من السؤال حتى عن الطريق ..

وقد نَبّه العلماء على أن « السؤال في أمر الدّين » له آداب .. فمنه ما هو واجب ، ومنه ما هو مباح ، ومنه ما هو محظور .. « فالواجب » : أن تسأل عن العبادات التي فرضت عليك ، وكيفية أدائها ، وأن تسأل عن الحلال والحرام .. و المحظور » : هو السؤال عن : أفعال الله ، وعرش الله ، وصفات الله ، وكيفية اتصافه بها ، وما إلى ذلك من أمور لا يصحُّ الخوض فيها .. وقد سئل « الإمام مالك » ذات يوم وهو يجلس في مسجد النبي ( الله عن استواء الله على العرش فقال : (الاستواء عير مجهول .. والكيف غير معقول .. والإيمان به واجب .. والسؤال عنه بدعة ) (١ .. ثم أمر بطرد السائل من المسجد حتى لا يثير فتنة .. فالله تبارك وتعالى عن وتعالى من المتعدد من الله تبارك وتعالى عن أشياء رحمة بنا .. ونبينا ( ) يقول : (إن المعظم المُسْلمين في المُسْلمين جُرمًا : مَنْ الشياء رحمة بنا .. ونبينا ( ) يقول : (إن الله المُسْلمين في المُسْلمين أجُرمًا : مَنْ الشياء رحمة بنا .. ونبينا ( ) يقول : (إن الله المُسْلمين في المُسْلمين أجُرمًا : مَنْ الله عَنْ شَيْء لَمْ يُحَرَّمُ عَلَى الْمُسْلِمِينَ ، فَحُرِّم عَلَيْهِمْ مِنْ أَجْلِ مَسْأَلَتِه ) (١٠) .. فإن

<sup>(</sup>۱) البخاري كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة . (۲) تفسير القرطبي . (۳) رواه مسلم كتاب الفضائل .

أردت أن تسأل عن أمر دينك فاسأل أهل الذكر: أى المتخصصين .. واسأل عن العبادات والطاعات الحلال والحرام وما يجب عليك وما لا يصحُّ منك ، واسأل عن العبادات والطاعات حتى تؤديها كما هو مطلوب منك .. ولا تسأل عن القضاء والقدر أو الأمور الغيية .. أو عن أمور سكت الله عنها .. واعلم أن الله تبارك وتعالى أراد بك وأراد منك ، فما أراده منك يينه لك ، وما أراده بك أخفاه عنك ، فلا تشغل نفسك . كما أراده الله بك عما أراده منك .. وقد جاء رجل إلى رسول الله (على فسأله : مَتَى السَّاعَةُ ؟ .. فأجابه النبي (على قائلا : ( وَمَاذَا أَعْدَدْتَ لَهَا ؟! )(١) ..

## فَحْوَى الْكَلاَم

وهو ما تضمنه الكلام من معنى قد لا يبدو من ظاهره .. وهناك أمور خطيرة يقع فيها الإنسان بفحوى كلامه دون أن يقصد أو يدرى .. وإليك أمثلة لذلك : يوى أَنَّ رَجُلاً قَالَ للنَّبِيِّ ( الله عَلَيْل الله وَ الله والله والله

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه البخاري كتاب المناقب .

رواه أبو داود كتاب الأدب. (p)

وهكذا .. ويقول ابن عباس منبّها : (قد يشرك أحدُكُم كَلْبَهُ مع الله ، قالوا : كَيْف ذلك ؟! قال : أن يقولَ الرّجُلُ : لولا الكلب لسُرِقْنَا البَارِحَة ) .. وهذا كثيرًا ما يقع فيه الناس بقولهم : لولا الطبيب لمات المريض .. لولا الدواء ما شفى فلان .. لولا تفكيرى السليم وتدبيرى لخسرت التجارة .. وهكذا .. فكلمة «لولا » في مثل هذه الأمور توحى بالشرك ، فالله تبارك وتعالى هو الفعال لما يريد ، ولا يقع في ملكه إلا ما يريد ..

وكذلك من محظورات فحوى الكلام .. « الحلف بغير الله » مثل : الحلف باللذمة ، أو الأب ، أو الأم ، أو رحمة فلان .. أو الطلاق .. وهكذا .. ونبينا ( مَنْ كَانَ حَالِفًا فَلْيَحْلِفْ بِاللّهِ أَوْ لِيَصْمُتُ ) (١) .. ويقول : ( مَنْ قَالَ : « إِنّي بَرِيءٌ مِنَ الإِسْلامِ » فَإِنْ كَانَ كَاذَبًا فَهُوَ كَمَا قَالَ ، وَإِنْ كَانَ صَادِقًا لَمْ يَعُدُ إِلَى الإِسْلامِ سَالِمًا ) (٢) .. فعلى الإنسان أن يتنبه لفحوى كلامه وما يؤدى إليه كلامه من محظورات ومخاطر ..

## الْمَدْح

«المدح»: هو الثناء، ومنه ما هو مباح، ومنه ما هو محظور .. والمحظور هو أن تمدح شخصًا بالصفات المطلقة كأن تقول: فلان من أولياء الله الصالحين، أو من الزهاد، أو من المتقين .. فالله تعالى أعلم بعباده، وهو القائل: (هُوَ أَعْلَمُ بِكُمْ إِذَ أَنشَأَكُم مِّرَ الْأَرْضِ وَإِذَ أَنتُمْ أَجِنَّةُ فِي بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ فَلَا تُزَكُّواْ أَنفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله الله عَلَمُ الله الله عَلمُ اله عَلمُ الله عَل

<sup>(1)</sup> رواه البخارى كتاب الشهادات . (7) رواه النسائى كتاب الأيمان .

بِمَنِ ٱتَّقَىٰٓ ) (').. وقد أَثْنَى رَجُلُّ عَلَى رَجُلٍ عِنْدَ النَّبِيِّ (ﷺ فَقَالَ : (وَيْلَكَ قَطَعْتَ عُنُقَ صَاحِبِكَ – مِرَارًا – ثُمَّ قَالَ : مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَادِحًا عُنُقَ صَاحِبِكَ – مِرَارًا – ثُمَّ قَالَ : مَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَادِحًا أَخَاهُ لا مَحَالَةَ فَلْيَقُلْ : أَحْسِبُ فُلانًا ، وَاللَّهُ حَسِيبُهُ (') ، وَلا أُزَكِّي عَلَى اللَّهِ أَحَدًا ، أَحْسِبُهُ كَذَا وَكَذَا – إِنْ كَانَ يَعْلَمُ ذَلِكَ مِنْهُ – )('') ..

### وهناك آفات أربع تصيب المادح وهي :

- ١- الإفراط أو المبالغة في المدح فيؤدى ذلك إلى الكذب.
- ٢- أن يكون ما يضمره المادح من حب للممدوح لا يوازى المديح ، فيقع فى الرياء .
  - ٣- أن يمدحه بما ليس فيه فيقع في النفاق .
- ٤- أن يمدحه بالصفات المطلقة مثل: ( هو من الصالحين أو من الأولياء)
  فيصبح من المتألين على الله .

### وكما قد يقع المادح في المحظور ، فكذلك : يصيب الممدوح من الآفات ما يلى :

- ١- إذا كان ظالِمًا أو جبارًا أو فاسقًا .. دخل السرور إلى قلبه بــهذا المديح ،
  مما قد يزيده طغيانًا وتجبرًا وفسقًا .
- ٢- أن يكون من الطائعين . . فيُصاب بالغرور أو العُجْب ويرضى عن نفسه ،
  فيتكاسل عن العمل ، ويغفل عن تقصيره .

<sup>(</sup>۱) سورة النجم آية  $\pi$  .  $\pi$  حسيبه : عليم بحاله .  $\pi$  رواه البخارى كتاب الشهادات .

من أجل ذلك قال النبى ( إِذَا رَأَيْتُمُ الْمَدَّاحِينَ فَاحْثُوا فِي وُجُوهِهِمُ النَّرَابَ ) ( الناه عن عدم الرضا وعدم السماح لهؤلاء الْمَداحِينَ بالمدح والثناء .. فالإنسان أعلم بنفسه ممن يمدحه ، والله أعلم به من نفسه .. وحتى لا يقع فى المحظور فعليه إن مُدح أن يقول كما أُثر عن بعض السلف : (اللَّهُمَّ اغْفَرْ لِي مَا لاَ يَعْلَمُونَ ، وَلاَ تُؤاخِذنِي بِمَا يَقُولُون ، واجْعَلْنِي خَيْرًا مِمَّا يَظُنُونَ ) ( أ ) .. وعليه كذلك أن يعلم أن مدح الناس له لا يرفع من قدره عند الله .. بل قد يؤاخذ به ويحاسب عليه يوم القيامة ..

و لا يتعارض ما سبق ذكره مع ما ورد من أحاديث تفيد مدح النبي ( الأصحابه في وجوههم .. مثل قوله ( الشرف) : ( ما طَلَعَتِ الشَّمْسُ ، ولا غَرَبَتْ ، عَلَى أَحَد بَعْدَ النَّبِيِّنَ والْمُرْسَلِينَ أَفْضَلَ مِنْ أَبِي بَكُو ) ( المرفولة لعمر بن على أَحَد بَعْدَ النَّبِيِّنَ والْمُرْسَلِينَ أَفْضَلَ مِنْ أَبِي بَكُو ) ( الشَّيْطَانُ قَطُّ سَالكًا فَجًّا ، إلا الخطاب ( الله عَدَ فَحَد عَلَى الله عَد فَي الله عَد فَي الله عَد الله الله عَد الله عَد الله الله عَد الله الله أبي بن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بِالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله عَد الله الله أبي بن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بِالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله أبي أبن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله أبي الله أبي أبن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله أبي أبن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله أبي أبن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله أبي أبن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله أبي أبي أبن كَعْب .. وأعْلَمُهُمْ بالْحَلالِ وَالْحَرَامِ مُعَادُ الله وَإِنَّ لِكُلِّ أُمَّةً أَمِينًا ، وأمْرِنُ هَذِهِ الأُمَّةِ الله أبي أبي أبي أبي أبي الله وإن لكُلِّ أُمَّةً أمِينًا ، وأمْرِنُ هذه الأمَّة الله وأبي الله وأبي

<sup>(</sup>٢) أخرجه البيهقي في شعب الإيمان.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب بدء الخلق .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب الزهد.

<sup>.</sup> فضائل الصحابة لأحمد بن حنبل  $^{(r)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> رواه ابن ماجه .

فالنبي ( الله عليه مدح أصحابه بصدق ، وبحق ، فهو يعلم ما هُمْ عليه ، ويُوحَى إليه في شأنهم . . أما هم فقد كانوا أجَلُّ وأعظم وأكبر من أن يصيبهم المديح بالكبر أو العُجب أو الغُرور .. أو يتَّكلُوا على ذلك فيصيبهم الفتور ، بدليل أنهم كانوا يبكون إذا حضرهم الموت .. فحين حضرت « مُعَاذًا » (عَلَيْهُ ) الوفاةُ جعل يبكي ، فقيل له : أتبكي و أنت صاحب رسول الله (علي ) ، و أنت ، و أنت ؟! فقال : ﴿ مَا أَبْكَي جَزَعًا مِن الْمَوْتِ أَنْ حَلَّ بِي ، و لا دُنْيَا تَرَكْتُها بعدي ، ولكن إنما هما القَبْضَتَان : قَبْضَة في النار ، و قَبْضَة في الجنة ، فلا أَدْري في أَيِّ الْقَبْضَتَيْنِ أَنَا ) (١) .. ويروى أَنَّ ﴿ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفِ ﴾ (عَلَيْهُ) أُتِيَ بِطَعَام وَكَانَ صَائِمًا فَقَالَ : ﴿ قُتلَ مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرٍ وَهُوَ خَيْرٌ مَنِّي .. كُفِّنَ في بُرْدَة : إِنْ غُطِّيَ رَأْسُهُ بَدَتْ رَجْلاهُ ، وَإِنْ غُطِّيَ رَجْلاهُ بَدَا رَأْسُهُ .. وَقُتلَ حَمْزَةُ وَهُوَ خَيْرٌ منِّي .. ثُمَّ بُسطَ لَنَا منَ الدُّنْيَا مَا بُسطَ - أَوْ قَالَ : أُعْطينَا منَ الدُّنْيَا مَا أُعْطِينَا - وَقَدْ خَشينَا أَنْ تَكُونَ حَسنَاتُنَا عُجِّلَتْ لَنَا .. ثُمَّ جَعَلَ يَبْكي حَتَّى تَرَكَ الطُّعَامَ) (٢) .. وحين طُلب من « عُمَر » (عَلَّهُ اللهُ أَن يَسْتَخْلف وهو مَطْعُون قد خرجت أحشاؤه قال : ﴿ وَدَدْتُ أَنِّي نَجَوْتُ مِنْهَا كَفَافًا ، لا لِي ، وَلا عَلَيَّ ، لا أَتَحَمَّلُهَا حَيًّا وَلا مَيِّتًا ) (") ..

من هنا كان على الإنسان أن يهتم بنظر الله إليه ، وليس بنظر الناس . . وأن يتهم نفسه دائمًا بالتقصير ، ويذكّرها بذنوبها ، ويستصغر عبادته وطاعته ..

<sup>(</sup>۱) رواه البيهقي في شعب الإيمان . <sup>(۲)</sup> رواه البخاري كتاب الجنائز . <sup>(۳)</sup> رواه البخاري كتاب الأحكام .



<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي كتاب صفة القيامة.



#### تمهيد

قد عرفنا أمراض اللسان و محظورات الكلام ، و كيفية علاجها . . وعلينا أن نتعرّف أمراض القلب كى نتقيها – فالوقاية خير من العلاج – أو نعالجها إن كانت موجودة فينا ، لأن سلامة القلب هى أساس النجاة من عذاب الله ، كما جاء فى قوله تعالى : ( يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالٌ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى ٱللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ) (1) . .

ولكى نتعرّف أمراضَ القلب لابد لنا أن نتعرّف القلبَ أولا: ماهو ؟! .. وأين مكانه ؟! .. وما هى حدوده ؟! .. وما هى إمكاناته ؟! .. ومن هم جنوده ؟ ومن هم أعداؤه ؟! ..

لأن : مَن عَرَف قلبه .. عَرَف نفسه .. ومَن عَرَف نفسه .. عَرَف (( الله )) ..



<sup>(</sup>١) سورة الشعراء الآيتان ٨٨ ، ٩٩ .

خلق الله تبارك وتعالى المخلوقات فمنها: الجمادات ، ومنها: النبات والحيوان والإنسان .. والجماد : هو ما لا حياة فيه ، وقد خُلق لخدمة الحياة بصورها المختلفة في النبات والحيوان والإنسان .. فالنبات فيه نوع من الحياة لأنه ينمو ويزهر ويثمــر ويموت ولكنه ثابت .. حيث زرع نبت ، ونما ، وحصد ، فليس لـــه حركـــة ولا اختيار .. أما الحيوان فله نوع من الحياة هي أرقى من حياة النبات ، إذ له الحركة وله بعض الاختيار وقد يكون له مجتمع ونظام ، كما في مملكتي النحل والنمل ، وكهجرة الطيور والأسماك .. وما إلى ذلك : ﴿ وَمَا مِن دَآبَّةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا طَتِهِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّآ أُمَمُّ أَمَّنَالُكُم )(١) .. وعليه كان يلزم للحيوان شيء زائد عما أعطاه الله للنبات ، ألا وهو الحاسة .. فالنبات لا يبصر ولا يتحرك فلا تلزمه العين مثلا .. أما الحيـوان فيحتاج إلى البصر في حركته وكذلك إلى باقى الحواس التي تعينه على تمييز أســباب معيشته .. كما يحتاج إلى الشهوات أو الغرائز لحفظ نوعه .. فمنحــه الله الشــهوات البهيمية (شهوتَى البطن والفرج)، والشهوات السَّبعية (شهوة الغضب).. فإذا احتاج الحيوان إلى الطعام تحركت شهوة البطن فأحس بالجوع .. وتحركت شهوة الغضب فأقدم على فريسته يمزقها بأنيابه .. وهذه الشهوات في الحيوان لا حاكم لها ولا رابط ، وهي بغير توجيه أو ضابط ، فلا علم ولا إدراك .. فمثلاً لو نظر الكلب إلى المرآة أو إلى الماء لظن صورتَهُ فيهما كلبًا آخر ، ولا يمكن له أن يدرك أن ما يراه

<sup>(1)</sup> سورة الأنعام آية ٣٨.

خيال أو صورة .. وإذا انتقلنا إلى الإنسان وجدناه يجمع بين ما مُنح للنبات ، وما مُنح للحيوان ، ثم تميِّز بعد ذلك بالعلم والإدراك ، فهو ينمو كما ينمو النبات ، ونجد ويزداد قوة على قوة ، ثم يتحول إلى الضعف والشيخوخة التى تنتهى بالموت .. ونجد فيه أيضًا ما في الحيوان من شهوات بهيمية وسبعية .. ففيه شهوتا البطن والفرج ، وفيه شهوة الغضب ، ولكنها جميعا محكومة بالإدراك والتمييز الذى يوفره العقل .. وفائدة العقل : تصحيح خطأ الحواس ، والاختيار بين البدائل .. وهو أيضا مُهيَّا لقبول العلوم والمعارف .. وقد نشأ من قدرة الإنسان على تسخير ما حوله أن ظهرت له شهوات أخرى : كشهوة الجاه والسلطان .. وشهوة المال والتملك .. وشهوة التسلط والسيطرة ..

والإنسان بتميّزه عن سائر المخلوقات بالعقل أصبح مكلفًا بالشرائع ، مخاطبًا بالأوامر والنواهي .. فما هو محل الخطاب من الإنسان ؟! .. الإنسان كيان مكون من جسم وروح ونفس وعقل .. ولابد أن يكون محل الخطاب هو القوة المتهيئة لقبول العلوم والمعارف .. والتي هي منشأ الإدراك والتمييز .. والتي بها يتم الاختيار بين البدائل ، ألا وهي : العقل .. فأين محل العقل من الإنسان ؟! .. محل العقل هو القلب .. ذلك الجوهر الموجود في الصدر والذي له نوع من التعلق بالقلب العضوى .. تلك العضلة الصنوبرية التي تضخ الدم في الجسم ، أما ما هو موجود في الرأس فهو المخ وليس العقل ، وهو جهاز عضوى كأجهزة الجسم مثل : الكبد والبنكرياس ، وله وظائفه الخاصة وخلاياه ، وهو معرّض للتلف كباقي أعضاء الجسم .. أما القلب الذي نتكلم عنه فهو الجوهر الموجود في الصدر الذي لا يعرف سرّه إلا الله ،

كالرُّوح والنَّفْس .. فهو الْمُحَاطَب .. وهو الْمُعَاتَب .. وهو الْمُحَاسَب .. وهو محل العلم والجهل .. والإيمان والكفر .. والنكران والشكر .. ومحل النِّيَّة التي على أساسها تُحسب الأعمال .. وهو حي لا يموت بموت الإنسان .. وهو أول شيء خُلقَ من الإنسان .. وهو الذي خُوطبَ وسُئلَ وأجاب في عالَم الذّرِّ كما حكى القرآن الكريم: ( وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيٓ ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمۡ ذُرِّيَّتَهُمۡ وَأَشَّهَدَهُمۡ عَلَىۤ أَنفُسِمِمَ أَلَسْتُ برَبُّكُمْ ۖ قَالُواْ بَلَىٰ شَهِدُنَآ )(١) .. إذًا لابد للمخاطب أن يكون مُدركًا مُختارًا .. والله تبارك وتعالى لا يخاطب أعضاءنا وجوارحنا ، فتلك أدوات تأتمر بأوامر القلب .. وتكتسب الأعمال باختيار القلب ، وهي شاهدة يوم القيامة له أو عليه .. فالقلب هو الطائع على الحقيقة أو العاصى .. وما يظهر من أثر العبادة على الجوارح فهو نوره .. وما يسرى فيها من فواحش هو أثره .. فإذا استنار القلب بنور المعرفة واليقين صلح الظاهر .. وإن اسودٌ بالجهل والفجور فسد الظاهر ، ولذلك يقول النبي ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا وَإِنَّ فِي الْجَسَد مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلَّهُ ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ ، أَلاَ وَهِيَ الْقَلْبُ ) (٢) .. وصدق من قال : ( الْمَرْءُ بأَصْغَرَيْه : بقَلْبه وكسانة) ..

من ذلك يتضح أن القلب هو المخلوق للقاء الله ، وهو الساعى إلى رضاء الله ، وهو العالِم بالله ، وهو المتقرب إلى الله ، وهو المكاشف بما عند الله .. وهو الواقف يوم القيامة بين يدى الله .. وما جسم الإنسان إلا مَرْكَبٌ يسير به القلب في رحلة

الدنيا ثم ينتقل إلى مركب آخر في حياة البرزخ – ولذلك يتحلل الجسم بالموت ويتحول إلى تراب - ثم ينتقل إلى مركب آخر يوم الحشر والنشر يكون محلا للتنعيم، أو لذوق عذاب الجحيم .. فجسد الآخرة باق .. وجسد الدنيا فَان .. وإن كان الأصل هو التراب .. والله تبارك وتعالى هو الْمُبْدئ المعيد .. يبدأ الخلق ثم يعيده ، والدليل على ما قلناه من أن القلب هو محل العقل .. وأن القلب محله الصدر .. وأن القلب هو محل العلم والمعرفة .. وهوالمدرك المختار .. وهو الْمُخَاطَب .. والْمُعَاتَب .. والْمُحَاسَب .. وأنه يمرض ويسلم: ما جاء في القرآن الكريم من آيات كثيرة .. وإليك أمثلة منها: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا ﴾ .. ﴿ وَلَكِن يُؤَاخِذُكُم عِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ ) (١) . ( وَلِيَبْتَلِيَ ٱللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ) (١) . . ( لَهُمْ قُلُوبٌ لَّا يَفْقَهُونَ بَهَا ) (١٠٠٠ ( رَضُواْ بِأَن يَكُونُواْ مَعَ ٱلْخَوَالِفِ وَطَبَعَ ٱللَّهُ عَلَىٰ قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ )(٥) .. (صَرَفَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَّا يَفْقَهُونَ )(٦) .. (إِنَّا جَعَلْنَا عَلَىٰ قُلُوبِهِمۡ أَكِنَّةً أَن يَفۡقَهُوهُ ) ( ) . . ( أَفَلَمۡ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرۡضِ فَتَكُونَ لَهُمۡ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ هِآ أَوۡ ءَاذَانٌ يَسۡمَعُونَ هِا ۖ فَإِنَّهَا لَا تَعۡمَى ٱلْأَبۡصَرُ وَلَكِن تَعۡمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ ) ( ١٠ ( أَفِي قُلُوبِ م مَّرَضَّ أَم ٱرۡتَابُوۤ ا ) . . ( إِلَّا مَنۡ أَتَى ٱللَّهَ ٱلَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمِ ) ( ) . . ( وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَآ أَخْطَأْتُم بِهِ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ

(T) سورة آل عمران آية ١٥٤.

(٤) سورة الأعراف آية ١٧٩.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ١٠. (<sup>۲)</sup> سورة البقرة آية ۲۲٥.

<sup>(°)</sup> سورة التوبة آية ٩٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>۸)</sup> سورة الحج آية ٤٦ .

<sup>(</sup>٦) سورة التوبة آية ١٢٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>۹)</sup> سورة النور آية ٥٠ .

<sup>(</sup>V) سورة الكهف آية ٥٧ .

<sup>(</sup>١٠) سورة الشعراء آية ٨٩.

## جُنُودُ الْقَلْب

مما سبق يتضح لنا أن القلب هو الْمَلكُ ، وهو الآمر الناهى ، وهو الْمُدْرِك الفَعَّال الْمُخْتَار .. والجسم مملكته يتحكم فيها كيف يشاء .. ولابد للملك من جنود وعَسَس ( جواسيس ) وأسلحة وما إلى ذلك ..

و جنود القلب ثلاثة:

## ١ - الشَّهُوَاتُ ، أو البَواعثُ والْمُسْتَحثَّاتُ :

وهو ما يطلق عليه أحيانًا الإرادة .. وقد خُلقت هذه الشهوات لخدمة القلب بحفظ مركبه وهو الجسد .. وهذه الشهوات متعددة .. فمنها « بَهِيمِيَّة » : كشهوتى البطن والفرج .. فشهوة البطن تحفظ الجسد ، وتمده بما يغذيه ويبقيه .. وشهوة الفرج تحفظ النوع بالزواج والإنجاب .. ومنها « سَبْعِيَّة » : كشهوة الغضب وهي موجبة سالبة ، إذ تجلب المنافع وتدرأ المفاسد .. ولهذه الشهوات درجات متعددة تتراوح بين التفريط والإفراط ..

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب آية ٥ . (٢) سورة الأحزاب آية ٢٦ . (٣) سورة الصافات آية ٨٤ .

## ٢ - أَدَوَاتُ تَحْصيل الشَّهَوَات ، أَو الْقُدْرَة :

وهى الجوارح والأعضاء على اختلاف أنواعها ، فمثلا إذا تحركت شهوة الجوع ، أمر القلب الجوارح لتحصيل الطعام: فالعين تبصر وتنتقى ، والقدم تسعى ، واليد تحمل وتطبخ وتعد الطعام ، والفم يمضغ .. وهكذا .. وهذه الجوارح جنود ظاهرة ، تحركها جنود باطنة : كالأعصاب ، والعضلات ، والإشارات من المخ وإليه .. وما إلى ذلك .. وبسهذه القدرة يتحقق ما طلبته الإرادة ، أو يُدفع ما حذرت منه ..

### ٣- الإِدْرَاكُ أُوالتَّمْييز :

وهو أهم جنود القلب إذ به تتميز الأشياء ، ويتم توجيه الحواس والجوارح التوجيه الصحيح .. لجلب المنافع ، ودفع المضار .. فمثلا : لو رأت العين ثعبانًا تبين القلب بواسطة الإدراك أنه عدو فأمر الجوارح بالابتعاد عنه أو البطش به .. وإذا سمعت الأذن صوتًا عرف القلب صاحب الصوت بواسطة الإدراك .. ولذلك يطلق على الحواس اسم العَسَس أو (جواسيس القلب) ..

وعليه إذا أحسن القلب استخدام جنوده وصل إلى بر السلام ، وأصبحت الدنيا مزرعة للآخرة ، ووصل إلى الله سليمًا ، وأنجى صاحبه : ( إلّا مَنْ أَتَى ٱللهَ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ) (١) .. وإن أساء القلب استخدام جنوده فسد وتلف وعمى عن الحقيقة وأهلك صاحبه : ( بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي عُمْرَةٍ مِّنْ هَنذَا وَهُمْ أَعْمَالٌ مِّن دُونِ ذَالِكَ هُمْ لَهَا عَمَالٌ مِّن دُونِ ذَالِكَ هُمْ لَهَا عَمَالٌ مِّن دُونِ ذَالِكَ هُمْ لَهَا عَمَالُونَ ) (٢) .. فكيف السبيل إلى سلامة القلب ؟! ..

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء آية ٨٩. هورة المؤمنون آية ٦٣.

## سلامة الْقَلْب

حين خلق الله تبارك وتعالى القلبَ خلقه مُهيَّأً لقبول حقائق المعارف والعلوم، وهي نوعان:

#### ١ – علوم عقلية:

وهى « دُنْيُوية » : كالطب ، والهندسة ، والحساب ، وما إلى ذلك .. تساعد الإنسان على تسخير ما خُلق له للانتفاع به فى دنياه .. و « أُخْرَوية » : كالعلم بوجود الله ، وبصفاته ، وأفعاله ، وهى علوم مكتسبة بالتعلم والتحصيل ، تورث القلب الخشية والخضوع لخالقه ..

#### ٧- علوم شرعية:

وهى علوم تختص بالأحكام ، وبيان الحلال والحرام ، والعبادات .. وهى علوم تكتسب بالتعلم والسماع والتقليد .. وهدفها : إنارة القلب ، وتوجيهه إلى كيفية إدارة مملكته ، والسيطرة على جنوده للوصول إلى بَرِّ الأمان .. وهى علوم وهبية للأنبياء تُوهب لهم بالوحى والتنزيل .. وما كان للعقل البشرى أن يصل إليها إلا من خلال الأنبياء الذين هم واسطة بين الله وخلقه .. وسواء أكانت العلوم عقلية أم شرعية مكتسبة أم موهوبة فالقلب هو وعاؤها ومحلها ، إذا امتلأ بها ، امتنع دحول شرعية مكتسبة أم أم وهوبة فالقلب وخلا منها ، فإن الجهل يدخله ، ويدخله الهوى .. وتبدأ الشهوات تتحكم فيه وتوجهه بعد أن كانت جُنْدًا له .. وإذا بالجوارح والحواس مسنخرة لخدمة الشهوات التي تنمو وتستعر وتخرج عن حد الاعتدال ، فتسعى إلى

المهلكات فتستجلبها بدلا من أن تدفعها . . ويفقد القلب إدراكه وتمييزه كما فقد سيطرته على جنوده ، ويصبح تابعًا للهوى يأتمر بأمره ، فيضل طريقه إلى ((الله)) مصداقًا لقوله عز وجل : (وَلَا تَتَبِع ٱلْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ) . .

# كَيْفِيَّة دُخُولِ العُلُومِ إِلَى الْقَلْب

#### للقلب بابان:

الباب الأول: مفتوح على الحواس .. تدخل منه العلوم الْمُكْتَسَبة .. فمثلا : إذا رأيت شيئًا من المطعومات ، فسألت عنه ، فسمعت الإجابة ، ثم تذوقته حصل لديك عِلْمٌ به نتيجة عمل الحواس : فالعين رأت ، والأُذن سمعت ، واللسان تذوق ، وهكذا في كل ما تقع عليه الحواس من مَرْئِيات ، ومسموعات ، ومطعومات ، وملموسات ومشمومات .. وهذه العلوم تتعلق بعالم المُلْك والشهادة سواء أكانت عقلية دنيوية : كالطب ، والهندسة .. أم شرعية : كالوضوء ، والصلاة ، وما إلى ذلك .. وهي علوم وصلت إلى القلب عن طريق الاقتباس من الحواس ..

الباب الثانى: مفتوح على عالَمِ الغَيْب والْمَلَكُوت، وهو متجاوز الحــواس لا علاقة له بــها، ومنه تأتى الفيوضات الإلهية، والعلم اللَّدُنِّي (٢)، أو العلوم الوهبية، التي أشار القرآن إليها في قوله تعــالى: ( وَكَذَالِكَ نُرِيَ إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَاتِ

<sup>(1)</sup> سورة ص آية ٢٦.

<sup>(</sup>٢) العلم اللَّذُنِّي: هو علم يختص الله به مَنْ يشاء مِنْ عباده ، كما حدث مع سيدنا « الْخَضِر » عليه السلام .

وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ ) (١) .. وهذه لا شك رؤية قلبية من خلال الباب المفتوح على عالَم الْمَلَكُوت .. وكذلك تنتقل حقائق العلوم الموهوبة مطابقة للواقع إلى قلوب الأنبياء عن طريق الوحى بلا اكتساب منهم .. وقد تنتقل هذه الحقائق من خلال النَّفْث في الرَّوع كما ورد في بعض أحاديث النبي (ﷺ) قولـــه: ( إِنَّ رُوحَ الْقُدُسِ نَفَتَ فِي رَوْعِي ، وأَخْبَرَنِي أَنَّهَا لا تَمُوتُ نَفْسٌ حَتَّى تَسْتَوْفيَ أَقْصَى رِزْقَهَا ، وَإِنْ أَبْطَأَ عَنْهَا ، فَيَا أَيُّهَا النَّاسُ ! اتَّقُوا اللَّهَ وَأَجْملُوا في الطَّلَب ، ولا يَحْملَنَّ أَحَدَكُمْ اسْتَبْطَاءُ رزْقه أَنْ يَخْرُجَ إِلَى ما حَرَّمَ اللَّهُ عليه ، فإنه لا يُدْرَك ما عنْدَ الله إلاّ بطَاعَته )(٢) .. وكذلك تنتقل من خلال الرُّؤى الصادقة – ورؤيا الأنبياء وَحْي – وجميع هذه الطرق يتوصل بــها القلب إلى رؤية ما هو مسطور في اللوح المحفوظ ، فتنطبع فيه صورة حقائق العلوم والمعارف .. وكلما تطهر القلب ازداد نقاءً حتى يصبح كالمرآة النظيفة تنطبع عليها الصور واضحة جليَّة .. ولذلك يُمْنح العارفون (( بالله )) الطائعون له منْ هذه العلوم الوهبية بقدر تفاوت قلوبهم في الطاعة ، فتضيء قلوبهم بنور المعرفة ، ويصبح للقلب بصيرة يرى بها ويكاشف من خلالها ، وقد يرى أحدهم في منامه ما لا يراه غيره ، وتأتي رؤياه كفلق الصُّبْح إذا كانت في أمور الدنيا .. أما إذا كانت في أمور أُخْروية فهي خصوصية له لا يَصحُّ له أن يُفْشيَها ، أو يتحدث عنها .. وكذلك قد يُلْهَـم ، أو يُحَدَّث : أي تحدثه الملائكة فتلقى في روعه ما شاء الله له ، مصداقًا لقولـــه (عَلَيْكُ) :

<sup>(</sup>۱) سورة الأنعام آية ۷۵ . (7) رواه عبد الرازق باب القدر .

(إِنَّهُ قَدْ كَانَ فِيمَا مَضَى قَبْلَكُمْ مِنَ الأُمْمِ مُحَدَّثُونَ ، وَإِنَّهُ إِنْ كَانَ فِي أُمَّتِي هَامَهُمْ ، فَإِنَّهُ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ ) (أ) .. وقصة «عمر » مع «سَارِيَة » قائد جيشه خير دليل على ذلك حين ناداه : (يا سَارِيَةُ بن حصن .. الْجَبَلَ وَلَى السَّوى فسمعها «سارية بن حصن » وهو في ساحة المعركة فلجأ إلى الجبل ونجا النبوى فسمعها «سارية بن حصن » وهو في ساحة المعركة فلجأ إلى الجبل ونجا بجيشه من التفاف العدو حوله .. وكذلك ما حدث في قصة «موسى » – عليه السلام – مع « الْخَضِر » حين عرف « الْخَضِرُ » ما لم يعرفه « مُوسى » – عليه السلام – من أمور غيبية تختص بأصحاب السفينة ، والغلام الذي قتله ، والجلدار الذي أقامه حماية لكُنْز الغُلامَيْن ..

## عَدُوُّ الْقَلْب

قد عرفنا أن القلب هو مَلِكُ الجسد والجوارح ، وهو محل العلم والمعرفة .. وما من مَلك إلا وله عَدُوُّ ، وما من مملكة إلا ويتربص بها أعداؤها .. وللقلب عدو قديم لَدود .. ذو مكر وكيد وحيلة .. هذا العدو هو « الشيطان » ، وقد أخبرنا الله بذلك في قوله تعالى : ( إِنَّ ٱلشَّيطَنَ لَكُمْ عَدُوُّ فَٱتَّخِذُوهُ عَدُوًّ آ )(٢) .. وخطورة هذا العدو تَكْمُن في أننا لا نراه ، يقول الحق تبارك وتعالى : ( إِنَّهُ مِرَن كُمْ هُوَ وَقَبِيلُهُ مِن العدو لا نراه ، وهكذا شاءت إرادة الله أن يختبرنا بعدو لا نراه ، ولكننا

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> أخرجه ابن مردويه عن ابن عمر (رضى الله عنهما) . (<sup>٤)</sup> سورة الأعراف آية ۲۷ .

<sup>(</sup>۱) رواه البخارى ، كتاب أحاديث الأنبياء . (<sup>۳)</sup> سورة فاطر آية ٦ .

بفضل الله عرفنا مسالكه وأساليبه وكيفية تأثيره في القلوب، إذ يقول الحق تبارك وتعالى حكاية عنه: ( ثُمَّ لَأَتِيَنَّهُم مِّنَ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِهِمْ وَعَن شَمَآمِلِهِمْ وَلَا تَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرينَ )(١) .. أي إنه يأتي من أربعة اتجاهات فقط من بين ستة للإنسان .. فلم يأت ذكر الفوق والتحت .. وعليه كان للإنسان اتجاهان لا سلطان للشيطان عليهما: أما الجهة العليا « الفوق » فهي طريق صلة العبد بربه من خلال العبادة والذكر والدعاء، وربنا تبارك وتعالى يقول: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴿ )(٢) .. ولذلك كانت النِّيّة سرًّا بين العبد وربه ، لا يَطُّلع عليها مَلَكٌ فيكتبها ، ولا شيطان فيفسدها .. فإذا حافظ الإنسان على صدق نيَّته ، وطيب كلامه ، وحسن عبادته تمسَّك بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها .. وأما الجهة السُّفْلي « التحت » فهي طريق نظر العبد إلى نفسه ومَنْشَئه ومَرجعه .. فيعلم أنه خلق من التراب ، وإلى التراب يعود ، وأن كل ما فوق التراب تراب ، مصداقًا لقوله عز وجل: ( مِنْهَا خَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ) (٣).. فإن أدام الإنسان النظر إلى ما تحت قدميه هَانَ في عينيه كل ما كان يعظمه من زخارف الدنيا وغرورها .. هذا وقد بيَّن لنا النبي (عليه) مكان ذلك العدو اللدود بقوله: ( إنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرى من ابْن آدَمَ مَجْرَى الدَّم من الْعُرُوق )(١) ، ولذا كان من الواجب على الإنسان أن يُضيّق مجارى الشيطان بالجوع .. ولقد رأى بعض العلماء أن الإفراط في الطعام ، وما يؤدي إليه من اكتناز اللحم والشحم يلهي العبد عن ذكر الله ،

<sup>(</sup>۱) سورة الأعراف آية ۱۷. (۲) سورة فاطر آية ۱۰. (۳) سورة طه آية ٥٥.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في شعب الإيمان .

ويقوى الشهوات ، ويزيد من نهمها ، فتصبح أقوى أسلحة الشيطان .. وبدلا من أن تكون من جنود القلب إذا بها تنقلب عليه وتصبح عونًا عليه بعد أن كانت عونًا له .. وكلما استجاب لها القلب زادت مطالبها ، فيسعى الإنسان إلى المال والجاه والسلطان الذي يوفر لهذه الشهوات مطالبها .. وقد قال رسول الله (عليه) : (مَا طَلَعَت شَمْسٌ قَطُّ إلاَّ بُعثَ بِجَنْبَتَيْهَا مَلكَان يُنَاديَان ، يُسْمِعَان أَهْلَ الأَرْضِ إلاَّ الثَّقَلَيْنِ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ هَلُمُّوا إلَى رَبِّكُمْ ، فَإِنَّ مَا قَلَّ وَكَفَى خَيْرٌ مِمَّا كُثر وَأَلْهَى ) ..

ووسوسة الشيطان لا تثمر ما لم تجد لها عونًا من الشهوات ، فبقدر ما تخرج الشهوات عن حد الاعتدال .. يزيد تسلط الشيطان على القلب .. وكلما ضعفت الشهوات سيطر عليها القلب ، وانصرف الشيطان بمجرد الاستعاذة .. ويشير القرآن الشهوات سيطر عليها القلب ، وانصرف الشيطان بمجرد الاستعاذة .. ويشير القرآن الكريم إلى الحالة الأولى بقوله عز وجل : ( ٱستَحَوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ فَأَنسَلهُمْ طَيِفٌ مِنَ اللَّهِ ) (٢) .. ويشير إلى الحالة الثانية بقوله : ( إن َّ ٱلَّذِينَ ٱلَّقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَيِفٌ مِنَ الشَّيطَنِ تَذَكُرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ) (٣) .. وبقوله : ( إنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ الشَيطَانِ تَذَكُرُواْ فَإِذَا هُم مُّبْصِرُونَ ) (٣) .. وبقوله : ( إنَّ عِبَادِي لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلُطَنِيُّ ) (٤) .. إذًا معنى ذلك أن الإنسان إذا اتجه للتقوى والعبادة وسيطر على شهواته فلا سلطان للشيطان عليه ، فهو لا يملك إلاَّ الوسوسة التي لا تخرج عن كونها خواطر سوء لا تجد لها صدى في القلب فينصر ف خاسئًا بالاستعاذة .. أما إذا ترك لشهواته العنان فإنه يفقد السيطرة عليها ، وتصبح عونًا للشيطان عليه ، وتجد وساوسه صدى

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد مسند الأنصار . (۲) سورة المحادلة آية ۱۹ . (۳) سورة الأعراف آية ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٤) سورة الإسراء آية ٦٥.

فى قلبه ، فيميل إليها ، وينساق وراءها ، ويصبح ممن قال الله فيهم : ( نَسُواْ ٱللَّهَ فَيهم : ( نَسُواْ ٱللَّهَ فَانْسَلُهُمْ أَنْفُسَهُمْ أَوْلَنِهِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ ) (١) ..

## وسنوسة الشيطان

روى ابن مسعود (هُ النَّيْطَان : فَإِيعَادُ بِالشَّرِّ ، وَتَكْذَيبٌ بِالْحَقِّ .. وَأَمَّا لَمَّةُ وَلِلْمَلَك لَمَّةً .. فَأَمَّا لَمَّةُ الشَّيْطَان : فَإِيعَادُ بِالشَّرِّ ، وَتَكْذَيبٌ بِالْحَقِّ .. وَأَمَّا لَمَّةُ الْمَلَك : فَإِيعَادُ بِالْشَرِّ ، وَتَصْديقُ بِالْحَقِ ، فَمَنْ وَجَدَ ذَلَك فَلْيَعْلَمْ أَنَّهُ مِنَ اللّه ، الله ، وَمَنْ وَجَدَ الأُخْرَى فَلْيَتَعَوَّذْ بِاللّه مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ) .. ثُمَّ قَرَأً : فَلْيَحْمَد اللّه ، وَمَنْ وَجَدَ الأُخْرَى فَلْيَتَعَوَّذْ بِاللّه مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ) .. ثُمَّ قَرَأً : فَلْيَحْمَد اللّه مَن يَعِدُكُم مَّغَفِرَةً مِنْهُ وَفَضَلًا وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَكُ مُ الْفَقْرَ وَيَأْمُرُكُم بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ) .. ثُمَّ قَرَأً : وَاللّهُ عَلِيمُ ) .. ثُمَّ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ ) .. ثَلُك عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ ) .. ثَلُمْ عَلَيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ ) .. ثَلُمْ عَلَيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيمُ وَاللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلِيمُ عَلِيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيمُ الللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ عَلَيمُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللهُ

وهذا ما يُسمى بالخاطر ، وهو أول ما يَرِد على القلب .. فإذا كان من الْملَكِ فهى رحمة من الله للإنسان ، عليه أن يتقبلها شاكرًا .. ويعمل بما جاء به الخاطر .. وإن كان من الشيطان فعلى الإنسان أن يتنبَّه ويتعوذ بالله ، كما أمرنا النبى (كلي فينصرف الخاطر ويُطرد الشيطان خاسئًا .. وإن لم يتعوذ بالله وترك الخاطر يستقر فى قلبه تلقفته الشهوات بالقبول والاشتياق .. وهنا يبدأ عمل الإدراك ( التمييز ) - وهو من جنود القلب كما أوضحنا - فإما أن يرفض الخاطر لما فيه من ضرر عاجل أو آجل فيسيطر القلب على جنده من الشهوات فيكبتها .. وإما أن يكون الإدراك غير

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر آية ۱۹. هرة البقرة آية ۲٦٨. هرواه الترمذي كتاب تفسير القرآن.

سليم فيتقبل الخاطر بالرضا فتنهيج الشهوات وتلح في الحصول على ما أوعز به الخاطر ويمتلئ القلب بالرغبة في ذلك .. وهنا ينشأ العزم والهمُّ بالفعل .. وقد يتراجع القلب عن ذلك ويعود إلى رشده وصوابه فينصرف العزم ويمتنع عن الهمِّ بالفعل ، وهو ما جاء في قول النبي ( الله عنه على الله كتب الْحَسنَات والسَّيِّئات ثُمَّ بَيَّنَ فَمَنْ هَمَّ بِحَسنَة فَلَمْ يَعْمَلُها كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بِهَا فَعَمِلُهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عنْدَهُ حَسنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعُمِلَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عندَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً ، فَإِنْ هُو هَمَّ بَهَا فَعُملَهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عندَهُ حَسَنَة عَلَى الإتيان بالفعل ، فيأمر القلب جنوده من الشهوات فيقوى العزم وتستقر النية على الإتيان بالفعل ، فيأمر القلب جنود القدرة – وهي الجوارح – فتتلبس بالفعل ويقع المخطور ..

وهذا الترتيب الذى ذكرناه بدءًا بالخاطر ثم القبول فالرضا فالعزم والنية ثم الفعل جاء به القرآن في قول الحق تبارك وتعالى: ( وَكَذَ لِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوًّا الفعل شَيَّطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْحِنِ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ۚ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ شَيَّطِينَ ٱلْإِنسِ وَٱلْحِنِ يُوحِي بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضٍ زُخْرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُورًا ۚ وَلَوْ شَآءَ رَبُّكَ مَا فَعُلُوهُ ۗ فَذَرَهُمْ وَمَا يَفْتَرُونَ ۚ وَلَا تَصْغَىٰ إِلَيْهِ أَفْعِدَةُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ وَلِيَرْضَوْهُ وَلِيَقْتَرِفُواْ مَا هُم مُّقْتَرِفُونَ ) (٢) .. فالآية تصور مختلف المراحل مبتدئة بالخاطر ( الوسوسة ) الذي يوحي به الشيطان .. منتهية باقتراف الفعل ..

### مُحَاسبَة الْقَلْب

يقول الله تبارك وتعالى : ( يُلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَـٰوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ۖ وَإِن تُبْدُواْ مَا فِيَ أَنفُسِكُمْ أَوْ تُخْفُوهُ يُحَاسِبْكُم بِهِ ٱللَّهُ ۖ فَيَغْفِرُ لِمَن يَشَآءُ وَيُعَذِّبُ مَن يَشَآءُ ۗ وَٱللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ )(١) .. إذًا فالله سبحانه وتعالى يحاسب الإنسان على ما في نفسه ، ولكن رحمته اقتضت التخفيف فقال: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ۚ لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا ٱكْتَسَبَتْ ) (٢) .. وعليه فيمكن القول بأن الإنسان مُحَاسَب على ما كان له فيه اختيار ، مُعَافى مما لا اختيار له فيه .. فمرحلة الخاطر - أي وسوسة الشيطان -ليس للإنسان فيها اختيار ، فلا يُحَاسَب على ما ألقاه الشيطان في قلبه مصداقًا لقول النبي (ﷺ) : ﴿ إِنَّ اللَّهَ تَجَاوَزَ لاُّمَّتِي عَمَّا وَسُوَسَتْ أَوْ حَدَّثَتْ بِهِ أَنْفُسَهَا مَا لَمْ تَعْمَلْ بِهِ أَوْ تَكُلُّمْ )(٣) .. وكذلك تحرك الشهوة وميلها إلى الخاطر لا إرادة للإنسان فيه ، إذ هي بواعث ومستحثات -كما سبق أن أوضحنا - تُعَدُّ من جنود القلب تعمل لحفظ وعائه ومركبه وهو الجسد .. فمثلا: لو كان الإنسان صائمًا فشم رائحة طعام يحبه تحركت شهوة البطن مائلة إليه على الرغم منه ، فاشتهاه بشدة ، وترقب أذان المغرب ليحصل عليه . . وكل ذلك لا يفسد صومه ، وبالتالي فإن مرحلة تـهيج الشهوات في القلب موافقة وطالبة ما ألقاه الشيطان من خواطر أمر خارج عن الوسع والطاقة ، فلا يؤاخذ به القلب .. أما مرحلة العزم والتصميم ( النِّيَّة )

فلا مجال فيها للاضطرار بل الإنسان فيها مُخْتار كامل الاحتيار ، ولذلك كانت المحاسبة على الأعمال أساسها النية كما قال رسول الله ( إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَيَّاتِ ، وَإِنَّمَا لَكُلِّ امْرِئَ مَا نَوَى ) ( ) .. وهذه المرحلة الكل فيها سواء ، والكل فيها مسئول ، مؤاخذ بنيته ، فإن نوى الإنسان معصية فحالت الظروف بينه وبينها أو مات قبل أن يعملها حُوسب عليها ، أما إذا تراجع عنها مخافة الله فلا يؤاخذ بها .. وهذا هو معنى قول النبي ( ) : ( و مَن هُمَّ بِسَيِّئَة فَلَمْ يَعْمَلُهَا كَتَبَهَا اللّهُ لَهُ عَنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً ) ( ) .. أما من مُنع عنها مُرْغَمًا فإنه يحاسب بها ، ولذلك قال النبي ( ) : ( يُحشَرُ النّاسُ عَلَى نيّاتهم ) ( ) ..

## مرض الْقَلْب

يقول الحق تبارك وتعالى: ( فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ ٱللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ بِمَا كَانُواْ يَكُذِبُونَ ) ( ) . ويقول: ( أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَمِ ٱرْتَابُوۤاْ أَمْ يَخَافُونَ ) أَن يَحْدِبُونَ ) ( ) . . ويقول: ( أَفِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ أَمِ ٱرْتَابُوٓاْ أَمْ يَخَافُونَ ) أَن يَحْدِيفَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ وَ بَلَ أُولَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ) ( ) . .

إذًا فالقلب يمرض .. ومرض القلب هو خروجه عن حد الاعتدال ، وفقده لوظيفته التى خلق لها .. ألا وهى : معرفة الله تبارك و تعالى ، والعلم بصفاته ، والسعى لمرضاته ، والتشوق إلى لقائه ، والسيطرة على جنوده التى سخرها الله له من :

<sup>(</sup>۱) رواه البخاری کتاب بدء الوحی .  $^{(1)}$  رواه البخاری کتاب الرقاق .  $^{(7)}$  رواه ابن ماجه کتاب الزهد .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة البقرة آية ١٠. (<sup>٥)</sup> سورة النور آية ٥٠.

جوارح ، وأعضاء ، وحواس ، وشهوات ، واستخدامها فيما خلقت له .. تنفيذًا لقوله تبارك وتعالى : ( وَمَا خَلَقْتُ ٱلجِّنَّ وَٱلْإِنسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ) ( ) .. والأسباب الأساسية لمرض القلب هي : الإفراط في شهوة البطن وشهوة الفرج .. ولذلك حذرنا النبي ( الله عليه عليه عليه عليه قوله : ( مَا مَلاً آدَمِيُّ وِعَاءً شَرَّا مِنْ بَطْنِه ، حَسْبُ ابْنِ آدَمَ فَ حَدْرنا النبي ( الله عنه عنه عنه عنه عنه الله عنه الله عنه عنه عنه عنه عنه عنه عنه المن الشهوات .. ذلك أن الإفراط في الطعام يؤدي إلى أحد أمرين :

- ١- الحصول على المال من أى طريق ولو كان حرامًا لتلبية رغبات شهوة
  البطن ، إذا لم يكن عنده من المال ما يكفى لذلك ..
- ۲- السمنة واكتناز اللحم والشحم الذي يؤدي إلى كثرة النوم والكسل عن العبادة والطاعة ، وحجب القلب عن الحكمة وتلقى العلوم ، وتقوية شهوة الفرج ، فتخرج عن حد الاعتدال ..

وخير وقاية ما جاء فى هذه النصيحة: ( نَحْنُ قَوْمٌ طِبُّنَا مَعَنَا: لاَ نَأْكُلُ حَتَّى نَجُوعَ ، وإذا أَكَلْنَا لاَ نَشْبَعُ ) .. وهذا هو الاعتدال المطلوب ، والوسطية بين الإفراط والتفريط ..

أما شهوة الفرج فإن تركت بغير تحكم خرجت عن حد الاعتدال ، فيتجاوز الإنسان ما أَحَلَّه الله له إلى ما حَرَّمه عليه ، مما يجعله يجرى ويلهث وراء المال والجاه اللذين يوفران له ما تتطلبه شهوة الفرج . . وخير وقاية هي الطاعة لقول الله عز

<sup>(</sup>۱) سورة الذاريات آية ٥٦ . (<sup>۲)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان .

فإذا تمت الوقاية بالتحكم فى شهوتى البطن والفرج: تيقظ القلب، ووضع الإدراك الأمور فى نصابها، وسُدَّت مسالك الشيطان وطرقه.. أما إذا لم يأخذ الإنسان بأسباب الوقاية: فإن القلب يتعرض لأمراض كثيرة وخطيرة، ويفقد إدراكه وتمييزه، وتختلط عليه الأمور، ويلْقَى الله تبارك وتعالى عليلاً كليلاً، فيَهْلكُ ويُهْلكُ صاحبَه..

وإليك بيان بهذه الأمراض ، وأسباب الإصابة بها ، وطرق العلاج منها .. حتى تتجنب الإصابة بها ، أو تداوى قلبك منها إن كان قد أصيب بها .. قبل أن يستفحل الداء ويصعب الدواء ..

<sup>(</sup>۱) سورة النور الآيتان ۳۰، ۳۱. ه (۲) رواه الطبراني . ه ه الباعة : تكاليف الزواج والقدرة عليه .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> أغض : أحفظ وأصون . (<sup>٥)</sup> وجاء : حماية ووقاية . <sup>(٦)</sup> رواه البخارى كتاب النكاح .



#### الغضب

#### والغضب له ثلاث حالات :

١- أن يكون الغضب على مَنْ هو دون الغاضب ، ويستطيع أن يُنْفِذ غضبه فيه ..
 وفى هذه الحالة ينبسط الدم ، ويتم توزيعه على سائر الأعضاء ، فتخف حمرة العينين ، وتبدأ مظاهر الغضب في الانحسار والتلاشي .

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شُعَب الإيمان . (٢) رواه أبو داود كتاب الأدب .

- ٢- أن يكون الغضب على مَنْ هو أعلى منه ، ولا يملك أو لا يستطيع أن ينتقم منه .. وفي هذه الحالة يأخذ الدم في الانقباض والارتداد إلى القلب محدثًا فيه الكَمدَ ، والْحُزْن ، والغَيظ ، وينقلب احمرار الوجه إلى اصفرار ، وترتعد الأطراف ، ويكسو الشفاه لون أزرق ، وقد يصاب القلب نتيجة لذلك بأضرار صحية حسيمة .
- ٣- أن يكون الغضب على مَنْ هو نِدّ له أو مُساو له . . وفي هذه الحالة يكون الغاضب في شك من استطاعته الانتصار ، أو إنفاذ غضبه ، فيتردد الدم يين الانقباض والانبساط ، فيحمر الوجه تارة ، ويصفر تارة أخرى .

### وتتراوح شهوة الغضب بين ثلاثة حدود:

#### أولا – التفريط :

ويكون ذلك بأن تضعف هذه الشهوة عن الحد المطلوب لها وتنكسر حدتها ، وذلك أمر محظور ، لأنه يؤدى إلى نتائج سلبية منها :

### ١ – انعدام الحمية والغيرة مما يؤدى إلى اختلاط الأنساب :

وقد قال أحد الحكماء: كل أمة ضاع الغضب من رجالها ضاعت الصيانة من نسائها .. ورسول الله (على) يقول : (إِنَّ اللَّهَ يَغَارُ ، وَإِنَّ الْمُؤْمِنَ يَغَارُ .. وَعَيْرَةُ اللَّهَ أَنْ يَأْتِيَ الْمُؤْمِنُ مَا حَرَّمَ عَلَيْهِ ) (١) .. وعَنْ أبي هُرَيْرَةَ (عليه) قالَ : قالَ سَعْدُ اللّه أَنْ يَأْتِيَ الْمُؤْمِنُ مَا حَرَّمَ عَلَيْهِ ) (١) .. وعَنْ أبي هُرَيْرَةَ (عليه) قالَ : قالَ سَعْدُ اللّه أَمْسَهُ حَتَّى آتِي ابْنُ عُبَادَةً : يَا رَسُولَ اللّه ، لَوْ وَجَدْتُ مَعَ أَهْلِي رَجُلاً لَمْ أَمَسَّهُ حَتَّى آتِي بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ بَعَثَكَ اللّهِ وَيَعِيْنٍ : نَعَمْ .. قالَ : كَلاَّ وَالَّذِي بَعَثَكَ

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه مسلم كتاب التوبة .

بِالْحَقِّ، إِنْ كُنْتُ لأَعَاجِلُهُ بِالسَّيْفِ قَبْلَ ذَلِكَ .. قَالَ رَسُولُ اللَّهِ (ﷺ) : اسْمَعُوا إِلَى مَا يَقُولُ سَيِّدُكُمْ ! إِنَّهُ لَغَيُورٌ ، وَأَنَا أَغْيَرُ مِنْهُ ، وَاللَّهُ أَغْيَرُ مِنِّي ) (١) .. ٢ – انعدام الشعور بالغضب عند رُؤية المنكر :

فلا يكون هناك غضب لله ، ولا سعى لتغيير المنكر ، فيتتشر الفساد في الأرض ، ويستشرى المنكر حيث لا راد له ولا رادع . والحق تبارك وتعالى يقول : (يَتَأَيُّنَا النَّاءِ عَلَى جَنهِدِ ٱللَّكُ قَارَ وَٱلْمُنَافِقِينَ وَٱغَلُظَ عَلَيْهِمْ )(٢) . ويقول في مجال الثناء على المؤمنين : (أشِدَّآءُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَآءُ بَيْنَهُمْ )(٣) . مما يعني أن الغضب واجب في حدود معينة ، ذلك أن الغلظة والشدة من آثار قوة الحمية التي هي الغضب ..

### - عدم إقامة حدود الله التي يبعث عليها الغضب من انتهاك حرماته :

والله تعالى يقول: ( ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَٱجۡلِدُواْ كُلَّ وَ حِدِ مِّهُمَا مِاْئَةَ جَلَّدَةٍ وَلَا تَأْخُذُكُم بِهَمَا رَأْفَةُ فِي دِين ٱللَّهِ) (٤) ..

عصبح الإنسان خسيسًا يَرْضَى بالذل والضَّيْم (الإِذْلال) ولا يثور لكرامته ويجترئ عليه اللئام: ويقول الإمام الشَّافِعُي : ( مَنِ اسْتُغْضِبَ فَلَمْ يَغْضَبْ فهو حَمَار ، ومَن اسْتُرْضَى فَلَمْ يَرْضَ فهو شَيْطَان )<sup>(٥)</sup> ..

### ٥- تتحكم شهوة البطن وشهوة الفرج في الإنسان:

ذلك أن من وظائف شهوة الغضب أن يغضب الإنسان على نفسه إذا ارتكب

<sup>(</sup>٤) سورة النور آية ٢ . (٥) رواه البيهقي في شُعَب الإيمان .

محظورًا ، فيسلط شهوة الغضب على سائر الشهوات فتكبح جماحها ..

#### ثانيا - الاعتدال:

ویکون ذلك بإخضاع شهوة الغضب للعقل والدین دون تجاوز: بحیث تنبعث حین یکون الْحِلْمُ حین یکون الْحِلْمُ حین یکون الْحِلْمُ مطلوبًا ، و بالقدر المطلوب له ، و تسکن حین یکون الْحِلْمُ مطلوبًا .. أی تثور عند الحاجة و تسکن عند الضرورة ، فتؤدی المطلوب منها دون إفراط أو تفریط ..

#### ثالثا - الإفراط:

ويكون ذلك بزيادتها عن حدها .. فتثور حيث لا يجب أن تثور ، أو تتجاوز حدها المرسوم لها ، فتخرج عن حد الاعتدال ، وتؤدى إلى الرعونة والتهور ، ويصعب السيطرة عليها ، فلا تخضع لعقل أو دين مما يفقد الإنسان معه بصيرته ، فتخرج أفعاله عن نطاق الترتيب والانتظام ، كما تخرج أقواله عن حدود الأدب واللياقة وما رسمه الإسلام من حدود للتخاطب والكلام .. وينطلق لسانه بالسب ، والشتم ، واللعن ، فيقع في محظورات اللسان .. وتندفع جوارحه للضرب ، والتمزيق ، والجرح ، والقتل عند التّمكُن .. وقد يهرب المغضوب عليه ، فينقلب الغضب على صاحبه : فيمزق ثوبه ، ويلطم وجهه ، أو يكسر الأواني .. ويمتلئ القلب بالحقد ، والغل ، وإضمار السوء ، وغير ذلك ..

### علاَجُ الغَضب:

١- أن يعلم الإنسان أن وطنه القبر ، وأن مستقره الآخرة ، وأن الدنيا معبر يعبر عليها فيتزود منها قدر الضرورة لأن ما وراء ذلك من متاعها وَبَال عليه ومحل

سؤال .. إذ إن مِنْ مُحَرِّكات شهوة الغضب وأسباب خروجها عن حد الاعتدال الحرمان مما يُحِبُّ، والحيلولة بينه وبين ما يشتهى .. وكلما زادت محبوباته ومطلوباته من الدنيا عن الضرورات انْحَطَّتْ رتبتُه، لأن الحاجة نقص، والغنى الحقيقى هو الاستغناء عن الشيء وليس حيازته .. وعليه أن يتذكر قول الحق تبارك وتعالى : ( زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ ٱلشَّهَوَاتِ مِنَ ٱلنِّسَآءِ وَٱلْبَنِينَ وَٱلْقَنطِيرِ ٱلنَّسَاءِ مَنَ الذَّهَبِ وَٱلْفِضَةِ وَٱلْخَيْلِ ٱلْمُسَوَّمَةِ وَٱلْأَنْعَدِ وَٱلْجَرْثِ أَذَلِكَ مَتَنعُ ٱلْحَيَوٰة ٱلدُّنيَا أَوَاللَّهُ عِندَهُ مُ حُسَن اللَّمَاتِ) (١) ..

۲- أن يرى الأشياء كلها بيد الله ، ومنه .. وأن ما يصيبه على أيدى الغير هو ما قدَّره الله وقَضَى به من الأزل .. فهم مُسَخَّرون فى قبضته كالقلم فى يد الكاتب ، إذ لا يقع فى ملكه إلا ما يريد ، وهو الفعال لما يريد .. فلا يغضب لنفسه ، وإنما يغضب لله .

٣- أن يحسن الظن بالله .. ويعلم أن الْخِيرة فيما اختاره الله ، وأن الله لا يقضى له الا بما فيه الخير .. فرسول الله ( يقول : ( مَا يُصِيبُ الْمُسْلَمَ مِنْ نَصَب ، وَلا مَوْن نَصَب ، وَلا مَوْن ، وَلا حُزْن ، وَلا أَذًى ، وَلا خَمِّ ، حَتَّى الشَّوْكَة وَلا وَصَب ، وَلا هَمِّ ، وَلا حُزْن ، وَلا أَذًى ، وَلا خَمِّ ، حَتَّى الشَّوْكَة للشَّوْكَة يَشَاكُها ، إِلاَّ كَفَّرَ اللَّهُ بِهَا مِنْ خَطَايًاهُ ) (١) .. وعليه أن يتذكر سلوك الصالحين والسابقين فيقتدى بهم .. فحين افْتَخرَت قريش عند « سَلْمَان الفَارسي » والسابقين فيقتدى بهم .. فحين افْتَخرَت قريش عند « سَلْمَان الفَارسي » والسابقين فيقتدى بهم .. فحين أنطْفة مَذرة ، ثم أعُودُ جِيفَة مُنْتِنَة ، ثم يُؤْتى

بِالْمِيزَانِ ، فَإِنْ تَقُلَتْ مَوَازِينِي فأنا كَرِيمٌ ، وإِنْ خَفَّتْ فأنا لَئِيمٌ ) (١) .. وحين جاء رجل إلى « على بن الحسين » (رضى الله عنهما) فقال: إن فلانًا شتمك و قال عنك كذا و كذا ، فقال : اذهب بنا إليه ، فذهب معه و هو يرى أنه ينتصر لنفسه ، فلما وصل إليه قال : ﴿ يَا أَخِي إِنْ كَانَ مَا قُلْتَ فَيَّ حَقًّا فَغَفَرَ الله لي ، و إن كان ما قُلْتَ فيَّ بَاطلاً فَغَفَرَ اللهُ لَكَ ) (٢٠ . .

- ٤- أن يتفكر في عاقبة الغضب .. وأنه إذا أنفذ غضبه في غيره .. أورث ذلك العداوة والبغضاء والصراع الذي لا تُؤْمَن عواقبه ..
- ٥- أن يتذكر قدرة الله عليه .. فعَنْ عَبْد اللَّه بْن عَمْرو (رضي الله عنهما) أَنَّهُ سَأَلَ رَسُولَ اللَّه ( عَلِين ) : مَاذَا يُبَاعدُني منْ غَضَب اللَّه عَزَّ وَجَلَّ ؟ قَالَ : ( لا تَغْضَبُ ) " .. نعم لأن الإنسان لو أنفذ غضبه في غيره أنفذ الله غضبه فيه ..
- ٦- أن يعلم أن ما أغضبه وإن كان قد جاء على غير مراده فإنه قد جاء على مراد الله .. فلا يصح له أن يُفَضِّل نفاذ مراده على نفاذ مراد الله ..
- ٧- أن يستحضر صورة الغاضب في ذهنه ، وكيف تتغير هيئته ، ويَخْتل تصرفه : فتحمر عيناه ، وتنتفخ أو داجه ، و يخرج الزَّبَد من أشداقه ، ويقارن ذلك بوقار العلماء والصالحين ، وهدوء نفوسهم وحسن سَمْتهم ..
- ٨- أن يتذكر فضل كُظّم الغيظ ، وفضل العَفْو والرفق .. لأن الطمع فى ثواب ذلك قد يكون مانعًا من البطش ، والانتقام ، وإنفاذ الغضب .. وربنا تبارك وتعالى

<sup>(</sup>۲) كتاب الكبائر للذهبي. (١) رواه ابن أبي الدنيا عن أبي الأحوص.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد مسند المكثرين من الصحابة .

يقول: (وَٱلْكَ طِمِينَ ٱلْغَيْظَ وَٱلْعَافِينَ عَنِ ٱلنَّاسِ وَٱللَّهُ مُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ) (١٠٠٠. وعليه أن يتذكر أقوال النبي ( على الله عَنَّ وَجَلَّ مِنْ جَرْعَة غَيْظ يَكْظمُها البَّعَاءَ وَجُه اللَّه جَرْعَة أَفْضَلَ عِنْدَ اللَّه عَنَّ وَجَلَّ مِنْ جَرْعَة غَيْظ يَكْظمُها البَّعَاءَ وَجُه اللَّه بَعْالَى ) (٢) .. ( مَنْ يُحْرَمُ الرِّفْقَ يُحْرَمُ اللَّهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عِزَّ اللَّه عَزَّ وَجَلَّ وَالرِّفْقِ ، فَإِنَّ اللَّهُ عَبْدًا بِعَفُو إِلاَّ عِزَّ اللَّه عَزَّ وَجَلَّ وَالرِّفْقِ ، فَإِنَّ الرِّفْقَ النَّعْرَ كُلَّهُ ) (٤) .. ( يَا عَائِشَةُ عَلَيْكِ بِتَقُوى اللَّه عَزَّ وَجَلَّ وَالرِّفْقِ ، فَإِنَّ الرِّفْقَ النَّهُ عَلَى الله عَنَّ وَجَلَّ وَالرِّفْقِ ، فَإِنَّ الرِّفْقَ لَمُ يَكُومُ مَنْ شَيْء قَطُّ إِلاَّ شَانَهُ ) (٥) .. ( إِنَّمَا الْحَلْمُ بالتَّحَلُّمِ ) (٢) .. ( مَنْ كَظَمَ غَيْظً – وَهُو قَادِرٌ عَلَى اللهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( مَنْ كَظَمَ غَيْظً – وَهُو قَادِرٌ عَلَى اللَّهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( أَنُ مُن الْخُلاثِقِ يَوْمَ الْقِيَامَة حَتَّى يُخَيِّرَهُ اللَّهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللَّهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللهُ مَنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللهُ عَنْ الْمُؤَلِقِ يَوْمَ الْقِيَامَة حَتَّى يُخْتِلُونَ اللّهُ مِنَ الْحُور الْعِينَ مَا شَاءَ ) (٧) .. ( اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ الْعَيْمَة عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ الل

9- أن يتذكر وصية الرسول (علي في مقاومة الغضب .. فإن غضب وهو قائم فليتحلس ، وإن غضب وهو جالس فليتكئ أو ليضطجع ، فإن لم يذهب غضبه توضأ ..

١٠ أن يعلم أن الناس في الغضب أربعة : فرسول الله (على) يقول : ( أَلا إِنَّ خَيْرَ الرِّجَالِ : مَنْ كَانَ بَطِيءَ الْغَضَب ، سَرِيعَ الرِّضَا .. وَشَرَّ الرِّجَالِ : مَنْ كَانَ بَطِيءَ الْغَضَب ، سَرِيعَ الرِّضَا .. وَشَرَّ الرِّجَالِ : مَنْ كَانَ سَرِيعَ الْغَضَب ، بَطِيءَ الرِّضَا .. فَإِذَا كَانَ الرَّجُلُ بَطِيءَ الْغَضَب بَطِيءَ

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد مسند المكثرين من الصحابة .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود كتاب الأدب .

<sup>(</sup>٦) رواه الطبراني في المعجم الأوسط.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران آية ١٣٤.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  رواه مسلم کتاب البر والصلة .

<sup>(°)</sup> رواه أحمد باقى مسند الأنصار .

<sup>(&</sup>lt;sup>(۷)</sup> رواه أبو داود كتاب الأدب .

### الْحقد

« الْحِقْدُ » هو امتلاء القلب بالبغضاء والكراهية نتيجة الإفراط في شهوة الغضب ، مع عجز الغاضب عن إنفاذ غضبه فيمن غضب عليه .. وهو ثمرة ارتداد الدم إلى القلب بعد فورانه محدثًا فيه الكَمدَ والْحُزْنَ مما يعرض صاحبه للأمراض المختلفة : كارتفاع ضغط الدم ، والذّبْحَة الصدرية ، وارتفاع نسبة السُّكَّر في الجسم ، وضيق الشرايين ، وما إلى ذلك .. بالإضافة إلى نزع صفة الإيمان عنه ، إذ تعلمنا من شيوخنا الأفاضل أن : ( الْمُؤْمِن لَيْسَ بِحَقُودٍ ) .. لأن الحقد معناه عدم الرضا بقسم الله وعدله بين خلقه ..

وكما أن الحقد ثمرة للإفراط في الغضب ، فإنه كذلك يُثمر أمراضًا أخرى مثل:

- ١ الْحَسَد .. إذ قد يحمله الحقد على تَمَنِّى زوال النعم عن المحقود عليه ، وإن أصابته ضراء فَرح ، وإن أصابته سَرَّاءُ اغْتَمَّ وحَزن .
- التَّشَفِّي والشَّمَاتة حتى في الأمور التي لا تصح فيها الشماتة كالموت .. ولا شماتة في الموت ، إذ كل الناس يموت .. والنبي ( يَكِيلُ ) يبين أن الشماتة محظورة بدعائه : ( اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ ، وَغَلَبَةِ الْعَدُوِ ، وَشَمَاتَةِ الْأَعْدَاء ) ( اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ غَلَبَةِ الدَّيْنِ ، وَغَلَبَةِ الْعَدُو ، وَشَمَاتَةِ الْأَعْدَاء ) ( ) ..

<sup>(</sup>١) الفيء: الرجوع عن الغضب. (٢) رواه أحمد باقي مسند المكثرين. (٣) رواه النسائي كتاب الاستعاذة.

- ٣- الهجر والمخاصمة والقطيعة فإن كان ذا رَحِم وقع فى خطورة شديدة إذ يقول النبى (هُ ): ( لا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ قَاطِعُ رَحِمٍ ) () .. وإن كان من غير ذوى الرَّحِم فقد ارتكب محظورًا .. إذ يقول النبى (هُ ): ( لا يَحِلُّ لمُسْلم أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاث لَيَالَ .. يَلْتَقْيَانِ ، فَيُعْرِضُ هَذَا ، وَيُعْرِضُ هَذَا ، وَيُعْرِضُ هَذَا ، وَيُعْرِضُ هَذَا ، وَيُعْرِضُ هَذَا ، وَخُيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدَأُ بالسَّلام ) () ..
- ٤- التَّكَلُّم فى حق المحقود عليه بما لا يحل من : كَذِبٍ ، وغيبةٍ ، وافْتِراءٍ ، وإفْشَاءِ سرِّه ، وهَتْك ستْره .
  - السُّخْرية منه والاستهزاء به ومحاولة إيذائه بشتى الوسائل.
- ٣- مَنْعُهُ حَقَّه سواء أكان هذا الحق ماديًا: كالديون ، والميراث ، وما إلى ذلك .. أم كان مَعْنُويًا: كَقُولِ الْحَقِّ في شأنه أو الشهادة له بما يستحق ، فيقع في خطيئة الظلم والتعدى .
- ٧- انشغال القلب بهذا المرض عن ذكر الله ، فتنغلق فى وجهه منافذ العلوم :
  وَهْبيّة كانت ، أو كَسْبيّة .

## علاج الْحقْد:

علاج كل ذلك أن يُحْسِن من استشعر الْحِقْدَ في قلبه إلى مَنْ حَقَد عليه .. عملاً بقول الحق تبارك وتعالى : (وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ۗ ٱدۡفَعۡ بِٱلَّتِي هِيَ عَملاً بقول الحق تبارك وتعالى : (وَلَا تَسْتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّيِّعَةُ ۗ ٱدۡفَعۡ بِٱلَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيۡنَكَ وَبَيۡنَهُ مَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِلَّ حَمِيمٌ ﴿ ) (٣) .. وهذا هو تصرف أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيۡنَكَ وَبَيۡنَهُ مَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِلَّ حَمِيمٌ ﴿ ) (٣) .. وهذا هو تصرف

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب البر والصلة . (۲) رواه مسلم كتاب البر والصلة . <sup>(۳)</sup> سورة فصلت آية ٣٤ .

الأبرار والصِّدِّيقين .. فإن لم يستطع ذلك فلا أقل من أن يُؤدِّى إليه حقَّهُ من : صلة رَحِم ، أو قضاء دين .. وما إلى ذلك ، وأن يفوض أمره إلى الله راضيًا بقضائه وقدره ، وهذا هو تصرف الصالحين ..

#### الْحَسَـد

« الْحَسَدُ » هو كراهة النعمة عند الغير ، وتمنى زوالها عنه .. وهو من خُلُق الكُفَّار والمنافقين ، لأن المؤمن لا يَحْسُد ، إذ إن الحسد اعتراض على قضاء الله في تفضيل بعض عباده على بعض في أمور الدنيا .. أما إن كان الحسد في أمور الدين — بشرط عدم تمنى زوال النعمة عن الْمُنْعَمِ عليه ، وعدم كراهية وجودها ودوامها .. مع محبة الظفر بمثلها — فللك يُسمى « غَبْطَة » ، وتسميته حسدًا تَحَوُّزُ .. ويبيّن النبي ( الله في الْمُتَقِين : رَجُل آتاهُ اللّهُ مَالاً فَسَلَّطَهُ عَلَى هَلَكَته في الْحَقِّ ، ورَجُل حَسَدَ إلا في النّتَيْنِ : رَجُل آتاهُ اللّهُ مَالاً فَسَلَّطُهُ عَلَى هَلَكَته في الْحَقِّ ، ورَجُل آتاهُ اللّهُ مَالاً فَسَلَّطُهُ عَلَى هَلَكَته في الْحَقِّ ، ورَجُل والمنافقين في أكثر من موضع مثل : ( وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَسِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِّن والمنافقين في أكثر من موضع مثل : ( وَدَّ كَثِيرٌ مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِتَسِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِّن بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّارًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ ٱلْحَقُ ) (١ .. ( أَمُ تَصَدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ ( ) .. ( إن تَمْسَمُّكُمْ حَسَنَةٌ تَسُوَّهُمْ وَان يُهَا ) .. ( وقد أثنى الله تبارك وتعالى على حلو قلوب وَإِن تُصِبْكُمْ سَيِّئَةٌ يُفَرِّحُوا بِهَا ) (١ .. وقد أثنى الله تبارك وتعالى على حلو قلوب

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب الزكاة . (۲) سورة البقرة آية ۱۰۹ . (۳) سورة النساء آية ۵۶ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> سورة آل عمران آية ١٢٠ .

الأنصار من الحسد للمهاجرين فقال: ( وَٱلَّذِينَ تَبَوَّءُو ٱلدَّارَ وَٱلْإِيمَانَ مِن قَبَلِهِم تُحُبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَا يَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمْ حَاجَةً مِّمَّا أُوتُواْ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِمْ وَلَوْ كَانَ بِمْ خَصَاصَةٌ ) (١) ..

### وللحسد مراتب أربع:

- ١ أن يتمنى الحاسد زوال النعمة عن المحسود ولو لم تنتقل إليه .
  - ٢ أن يتمنى الحاسد انتقال النعمة من المحسود إليه .
- ٣- أن يتمنى مثل النعمة التي لدى المحسود ، فإن لم يحدث تمنى زوالها ، كيلا
  يظهر التفاوت بينهما .
- ٤ أن يتمنى مثل النعمة دون زوالها عن المحسود وهذا لا إثم فيه وهو ما يُسمى بـ « الغبْطَة » .

وتتمثل خطورة الحسد المبين في البنود الثلاثة الأولى في أنه يجعل الحاسد مُعَذَّبًا في الدارين: فهو في الدنيا مهموم محزون .. كلما رأى نعمة على المحسود زادته هَمَّا وحُزْنًا .. وأما في الآخرة فهو معاقب على حسده لأنه من آثام القلب ، كما أنه في حقيقة الأمر اعتراض على قضاء الله وقدره .. وقد نَهَانَا رسول الله (عَلَيُ عن الحسد فقال : ( لا تَحَاسَدُوا ، وَلا تَبَاغَضُوا ، وَلا تَقَاطَعُوا ، وَكُونُوا عَبَادَ اللّه إخْوانًا ) (٢٠) .. كما حذرنا من خطورته فقال : ( إِيَّاكُمْ وَالْحَسَدَ ، فَإِنَّ الْحَسَدَ يَأْكُلُ الْحَسَنَات كَمَا تَأْكُلُ النَّرُ الْحَطَبَ ) (٢٠) .. كما قد يُؤدِّى الحسد إلى انطلاق اللسان بالغيبة ،

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر آية ۹ .  $^{(7)}$  رواه مسلم كتاب البر والصلة .  $^{(7)}$  رواه أبو داود كتاب الأدب .

والنميمة ، والفحش من القول ، والسِّعَاية ، والوِشاية للإيقاع بالمحسود ، بالإضافة إلى أن الجوارح قد تنطلق هي الأخرى محاولة إزالة النعمة ، أو منعها عن المحسود بشتى الوسائل ..

ولقد كان الحسد سببًا في ارتكاب أول جريمة في الملأ الأعلى ، والتي تمثلت في حَسَد إِبْلِيس لآدم عليه السلام ، مما دفعه إلى العصيان والاستكبار عن السجود ، وبقى الحسد في قلبه يدفعه إلى إزالة النعمة عنه فوسوس له ولزوجه حتى أخرجهما من الجنة حيث كان وعد الله : ( إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ فَي وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فَيهَا وَلَا تَعْرَىٰ فَي وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فِيهَا وَلَا تَعْرَىٰ فَي وَأَنَّكَ لَا تَظْمَوُا فَيهَا وَلَا تَضْمَىٰ )() .. ولا زال الحسد هو الدافع لإبليس وجنوده في إرادة الشَّرِّ ببني آدم حتى تقوم الساعة .. كذلك كان حسد ابن آدم لأحيه سببًا في ارتكاب أول جريمة قتل على الأرض ، كما حكى القرآن عنهما : ( وَٱتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِي إِذْ قَرْبَانًا فَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلُ مِنَ ٱلْاَخْرِ قَالَ لَأَقْتُلْنَكَ فَالَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ الله

### أَسْبَابُ الْحَسَد:

1 – امتلاء القلب بالْحِقْد . الذي هو شدة البغضاء والكراهية التي تدفع إلى العداوة . . وهذا هو الحسد بالعداوة . . وهو أشد أنواعه ، لأنه ربما يستغرق العمر كله في محاولة إزالة النعمة بالْحِيَل ، والسعاية ، والتقاتل ، والتنازع ، وما إلى ذلك . .

<sup>(</sup>۱) سورة طه الآيتان ۱۱۸، ۱۱۹. (۲) سورة المائدة آية ۲۷.

١ الكبر .. الذي يكون مدعاة لاحتقار الشخص والتعالي عليه ، فإن أصابته نعمة رفعت من شأنه ، نشأ الحسد في قلب المتكبر ، كما حكى القرآن الكريم عن قوم « فرعون » : ( ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسَى وَأَخَاهُ هَرُونَ بِعَايَئِنَا وَسُلْطَنِ مُّبِينٍ فَي إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَمَلَإِيْهِ عَالَمْتُكُبرُواْ وَكَانُواْ قَوْمًا عَالِينَ فَقَالُواْ أَنُوْمِ مِنْ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَنبِدُونَ ) (١٠ . و كذلك كان الكبر فقالُواْ أَنُوْمِ مُن لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَنبِدُونَ ) (١٠ . و كذلك كان الكبر سببًا في حسد كفار « مكة » للنبي ( الله عنه م : ( وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَدَدَ لَيَ مَنْ القَرْيَتِينِ عَظِيمٍ ) (٢٠ .. و حكى القرآن عنهم : ( وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَدَدَ اللهُ مِنْ القَرْيَتِينِ عَظِيمٍ ) (٢٠ .. و حكى قولهم عن المؤمنين : هُزُواً أَهَدَدَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولاً ) (٠٠ .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهَتَوُلاَءِ مَرَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنُ بَيْنِنَآ ) (٥٠ .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهَتَوُلاَءِ مَرَ اللّهُ عَلَيْهِم مِّنُ بَيْنِنَآ ) (٥٠ .. .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهَتَوُلاَءِ مَر الله عَلَيْهِم مِّنُ بَيْنِنَآ ) (١٠ .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهْتَوُلاَءِ مَر الله عَلَيْهِم مِّنُ بَيْنِنَآ ) (١٠ ) .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهْتَوُلاَءِ مَر الله عَلَيْهِم مِّنُ بَيْنِنَآ ) (١٠ ) .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهْتَوُلاَءِ مَر الله عَلَيْهِم مِّنُ بَيْنِنَآ ) (١٠ ) .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهْتَوُلاَءِ مَر الله عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ) (١٠ ) .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهْتَوُلاَءُ مَر الله عَلَيْهِم مِنْ بَيْنِنَا ) (١٠ ) .. كما حكى قولهم عن المؤمنين : ( أَهْتَوُلاً أَوْلاً أَوْلاً أَوْلِهُ الله عَنْ المؤمنين المؤلون المؤلون

٣- التَّعَجُّبُ من أن يُمَيَّز عليه مَنْ هو مثله فيرتفع عليه .. وهذا هو سبب كفر كثير من الأمم حيث حكى القرآن الكريم عنهم : ( قَالُواْ مَاۤ أَنتُمۡ إِلَّا بَشَرُ مِتْلُونَ ) (١) .. ( وَلَبِنۡ أَطَعۡتُم بَشَرًا مِّثَلَكُمۡ إِنَّكُمۡ إِذًا لَّخَسِرُونَ ) (١) .. ( قَالُواْ مَ قَالُواْ فَيَ اللهُ بَشَرًا رَّسُولاً ) (١) .. ( وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلاَ أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْمَلَتِهِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبَّنَا لَّ لَقَدِ ٱسۡتَكۡبَرُواْ فِيۤ أَنفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُواْ كَبِيرًا ) (٩) ..

(٤) سورة الفرقان آية ٤١.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآيات ٤٧: ٤٥ . أُسْد الغابة لابن الأثير .

<sup>(°)</sup> سورة الأنعام آية ٥٣.

<sup>(</sup> $^{(V)}$  سورة المؤمنون آية  $^{(N)}$  .  $^{(N)}$  سورة الإسراء آية  $^{(N)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة الزخرف آية ۳۱.

<sup>&</sup>lt;sup>(٦)</sup> سورة يس آية ٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>9)</sup> سورة الفرقان آية ٢١.

- ١٤- التّنازُعُ والتّنافُسُ على مقصود واحد .. فإن تحقق المقصود لأحد المتنازعين حسده الآخرون كما حدث مع إخوة « يُوسُف » فى تنازعهم على حب أييهم : ( إِذْ قَالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُ إِلَىٰ أَبِينَا مِنَّا وَخَنُ عُصْبَةً ) (١) فدفعهم ذلك إلى التفكير فى قتل « يُوسُف » أو إبعاده عن أبيه بأى وسيلة ..
- ٥- حُبُّ الرِّيَاسَةِ وطلب الجاه والاشتهار بين الناس .. بعلم من العلوم ، أو فن من الفنون كي يُمدح بأنه فريد عصره وأوانه ووحيد زمانه .. فإن نال أحد مثل شهرته أو جاهه ساءه ذلك فحسده ووقع فيه ..

وفى شأن الحسد على أمور الدنيا يقول « محمد بن سيرين » (رحمه الله): ( ما حسدت أحدًا قط على شيء . . إن كان من أهل النار ، فكيف أحسده على شيء من الدنيا ومصيره إلى النار ؟! وإن كان من أهل الجنة ، فكيف أحسد رجلاً من أهلها أوجب الله له رضوانه ؟! )(٢) . .

٣- خبث النفس وشحها بالْخَيْر لعباد الله .. فيشعر الحاسد و كأن الناس يأخذون من خزائنه .. والبخيل مَنْ يبخل بمال نفسه ، والشحيح من يبخل يأخذون من خزائنه .. والبخيل مَنْ يبخل بمال نفسه ، والشحيح من يبخل بمال غيره .. وصدق الله العظيم إذ يقول : ( قُل لَّوْ أَنتُمْ تَمْلِكُونَ خَزَآبِنَ رَحْمَةِ رَبِيّ إِذًا لَّا مُسَكَّتُمْ خَشْيَةَ ٱلْإِنفَاقِ وَكَانَ ٱلْإِنسَانُ قَتُورًا ) (٣) ..

هذا .. وقد تجتمع هذه الأسباب أو أكثرها في شخص واحد .. وحينئذ يستفحل الدَّاء ويَعزُّ الدواء .. وغالبًا ما يكون الحسد بين أقوام تجمعهم روابط واحدة .. فالعالمُ

<sup>(</sup>١) سورة يوسف آية ٨. ختصر تاريخ دمشق لابن عساكر. هورة الإسراء آية ١٠٠٠.

الذي يريد الدنيا يحسد العُلمَاء، والعابد المرائي بعبادته يحسد العُبَّاد.. ويحسد الرجل أخاه وابن عمه أكثر مما يحسد الأجانب عنه..

والحسد أصله العداوة ، والعداوة أصلها التزاحم على مقصود واحد . . ومنشأ كل ذلك حب الدنيا . . والدنيا تضيق على المتزاحمين عليها . . أما الآخرة فلا ضيق فيها ، وخزائن ربنا لا تنضب . . والتنافس فيها مطلوب ممدوح إذ يقول الحق تبارك وتعالى : ( وَفِي ذَالِكَ فَلَيْتَنَافَسِ ٱلْمُتَنَافِسُونَ ) (١) . .

## عِلاَجُ الْحَسَد:

يختلف علاج الحسد باختلاف دوافعه وأسبابه .. وإليك البيان:

١- إن كان السبب هو البغضاء والكراهية فلابد من نزعهما من القلب حتى لا يُوجد الدافع إلى الحسد .

<sup>(</sup>۱) سورة المطففين آية ٢٦ . (واه مسلم كتاب الإيمان .

<sup>(</sup>٣) أمثال الذر: أي في الصغر والحقارة .. و« الذَّرّ »: النمل الأحمر الصغير .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> رواه الترمذي كتاب صفة القيامة . (<sup>٥)</sup> رواه مسلم كتاب البر والصلة .

٣- إن كان السبب هو التنازع على مقصود أو مطلوب من أمور الدنيا فانزع من قلبك حبها حتى لا تتنافس على زائل ، ويضيع عمرك ولا تجني منها سوى ما كُتبَ لك .. وعليك بالعلم أن الدنيا متاعها قليل ، وكل ما فيها فتنة وابتلاء .. والله تبارك وتعالى يقول: ﴿ إِنَّمَآ أُمُّواٰلُكُمۡ وَأُولَٰكُكُرۡ فِتَّنَةٌ ﴾ (١) .. وقد ينجح مَنْ تحسده في الاختبار ولا تنجح أنت إن حصلت على ما حصل عليه .. وقد قال رسول الله ﴿ اللهِ ﴿ وَهُلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ كُمَثُلِ أَرْبَعَة نَفَر : رَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً وَعَلْمًا ، فَهُوَ يَعْمَلُ بعلْمه في مَاله ، يُنْفقُهُ في حَقِّه .. وَرَجُلُ آتَاهُ اللَّهُ علْمًا وَلَمْ يُؤْته مَالاً ، فَهُو َيَقُولُ : لَوْ كَانَ لِي مثْلُ هَذَا عَملْتُ فيه مثْلَ الَّذي يَعْمَلُ .. قَالَ رَسُولُ اللَّه ﴿ يَا إِلَّنَّا : فَهُمَا فَى الْأَجْرِ سَوَاءٌ .. وَرَجُلُ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً وَلَمْ يُؤْته علْمًا ، فَهُوَ يَخْبِطُ في مَاله يُنْفقُهُ في غَيْر حَقِّه .. وَرَجُلٌ لَمْ يُؤْتِهِ اللَّهُ عَلْمًا وَلا مَالاً ، فَهُو َ يَقُولُ : لَوْ كَانَ لي مثْلُ هَذَا عَملْتُ فيه مثْلَ الَّذي يَعْمَلُ .. قَالَ رَسُولُ اللَّه ( عَلِينٌ ) : فَهُمَا في الْوزْر سَوَاءً )<sup>(۲)</sup> ..

#### وفى كل الأحوال يجب على الحاسد:

١- أن يعلم أن ما يريده من زوال النعمة عن أخيه أمر يخرج عن حدود استطاعته لقول الله عز وجل: (مَّا يَفۡتَحِ ٱللَّهُ لِلنَّاسِ مِن رَّحْمَةٍ فَلَا مُمۡسِكَ
 لَهَا )<sup>(٣)</sup> .. وأن عطاء الله في الدنيا للعباد قد جرى به القلم من الأزَل إذ

يقول عز و حل: (خَنْ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَةُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ بَعْضَهُمْ بَعْضًا سُخْرِيَّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيْرٌ مِّمَا يَجُمْعُونَ) (١) ..

٧- أن يعلم أن الحسد معصية سواء أبقى فى القلب أم دفع إلى أقوال وأفعال .. فكل حاسد آثم ، وحسده ضرر عليه فى الدنيا والدين : أما فى الدين فلأنه بالحسد قد أسخط الله تبارك و تعالى عليه ، لأنه سخط على قضاء الله ، وكره نعمته التى قسمها بين عباده ، وعدله الذى أقامه فى ملكه بحكمته التى خفيت على الكثير من الناس .. وأما فى الدنيا فلما يكابده الحاسد من غم وهم وحزن كلما رأى نعمة على أخيه .. وأما المحسود فينتفع دينًا ودنيا : أما منفعته فى الدين فلأنه مظلوم من جهة الحاسد - خاصة إذا دفعه حسد الى الغيبة والقدح فيه بذكر مساوئه - فيأخذ من حسنات الحاسد ويعطيه من سيئاته .. وأما انتفاعه فى الدنيا فبما يفعل الحاسد بنفسه مما هو مراد للمحسود إذ أوقعها فى الحسرة والغم والألم الذى تقاسيه ، فأصبح عدوًا لنفسه وصديقًا لعدوه .

٣- أن يعلم أن حبه لأخيه المسلم الذي رأى النعمة عليه يجعله يشاركه في الخير ، وعليه أن يكلّف نفسه نقيض ما يدفعه الحسد إليه .. فإن دفعه إلى القدح في أخيه فعليه أن يكلف لسانه الثناء عليه .. وإن حمله على التكبر

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة الزخرف آية ٣٢ .

عليه فعليه بالتواضع له .. وإن دفعه إلى الكف عن الإحسان إليه فعليه زيادة الإحسان إليه ، فعاد ذلك أحبَّه المحسود وطاب قلبه ، فعاد ذلك عليه وبادله حُبًّا بحبٍّ .

# البُخْلُ وَحُبُّ الْمَال

« البُخْلُ » هو منع الواجب: أى الامتناع عن إنفاق الْمَال فيما يجب.. والبُخْلُ » هو منع الواجب: أى الامتناع عن إنفاق الْمَال فيما يجب.. والبَخِيلُ: هو الذى كلما أراد أن يُنفق ساءته عطيته وتضرر فلا يستطيع الإنفاق.. وهو أمر يحتاج إلى شىء من التفصيل والتوضيح.. ذلك أن معرفة أساس البُخْل

<sup>(٣)</sup> رواه مالك فى الموطأ .

<sup>(</sup>۱) المخبأة : الفتاة في حدرها ، وهو كناية عن شدة بياضه . (۲) لُبط : صُرع وسقط على الأرض .

لازمة لإلقاء مزيد من الضوء عليه .. أساس البُخْل هو حُبُّ المال .. والمال كالْحَيَّةِ لا تؤذى الصائد المتخصص ، ولا تضره ... بل يستطيع أن يستخرج منها الترياق .. أما من لا يعرف كيف يتعامل معها فإنها تلسعُه فيموت بسمِّها .. فكذلك المال فيه خير وشر .. فيه نفع وضر ، والناس في حُبِّ المال صنفان : صنف يجب المال باعتباره وسيلة ، وصنف يجب المال باعتباره غاية ..

### أما حُبّ الْمَال باعتباره وسيلة فتنحصر أسبابه فيما يلي:

- ١- أن يحب المال باعتباره وسيلة لتحصيل الشهوات .. المباح منها والمحظور ..
  وهذا الصنف يفضل شهواته ، ويقدمها على أى شىء حتى الواجب فيغلبها عليه فينفق فيها ، ولا ينفق فيما يجب .
- ٢- أن يحب المال بسبب طول الأمل في الحياة .. فيكنــزه أملاً في طول العمر ..
  وإن تيقن هذا الصنف من أن أُجَله ينتهى غدًا ما بخل بالإنفاق .
- ٣- أن يحب المال من أجل أو لاده .. فيمتنع عن إنفاقه في الواجب معتقدًا أنه
  بذلك يُؤمِّن مستقبلهم .
- ٤ أن يحب المال لأنه مضمون في يده يوفر له الأمان غير واثق بما يأتيه في الغد ،
  فتكون ثقته بما في يده أكبر من ثقته بما في يد الله .

وأما حب المال باعتباره غاية .. فهو حب لغير سبب .. أى حُب المال لذات المال فيحوله من وسيلة إلى غاية ، ويغفل عن وظيفته الأصلية فيكنزه ، ويسعد بجمعه ، والنظر إليه ، وعده وإحصائه ، والْحِرْص عليه .. حتى إنه قد يبخل على نفسه فلا ينفق في الضرورات كالغذاء والدواء .. وهذا الصنف من الناس هو أشدهم مرضًا

وعداوة لنفسه إذ إنه يصبح حارسًا على المال حتى يئول من بعده إلى أعدائه لأن البخيل كما هو عدو لنفسه فهو عدو لمَنْ حوله ، مَكْرُوهُ منهم ، يتعجل ورتَــتُه مَوْتَه حتى يحصلوا على ما منعهم منه حال حياته .. ولو تخيل ما سوف ينفقون فيه ماله الذى كنــزه لهم ما ترك لهم درهمًا !! ..

### والناس في إنفاقهم للمال أصناف:

- ١- صنف ينفق المال فيما لا يجب أن يُنفَق فيه .. وهؤلاء هم الْمُبَدِّرُون الذين قال الله فيهم : ( إِنَّ ٱلمُبَدِّرِينَ كَانُوٓا إِخُوانَ ٱلشَّيَاطِينِ وَكَانَ ٱلشَّيَطِينِ أَوكَانَ ٱلشَّيَطِينِ أَوكَانَ ٱلشَّيَطِينِ أَوكَانَ ٱلشَّيَطِينِ .
  كَفُورًا ) (١) .
- ٢- صنف يحبس المال عن أن يُنفَق فيما يجب .. وهؤلاء هم البحلاء الذين قال الله فيهم : ( ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَآ
  الله فيهم : ( ٱلَّذِينَ يَبْخَلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَكْتُمُونَ مَآ
  ءَاتَنهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِهِ \* وَأَعْتَدُنَا لِلْكَنفِرِينَ عَذَابًا مُّهِينًا ) (٢) .
- ٣- صنف ينفق المال فيما يجب ، ويجبسه عما لا يجب .. فينفق حيث يجب الإنفاق ، ويمسك حيث يجب الإمساك .. وهذا هو حد الاعتدال المطلوب الذي أوصى الله عز وجل به في قوله : ( وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُولَةً إِلَىٰ عُنُقِكَ وَلَا تَجْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا عَمْشُورًا ) (٣) ، وقوله : ( وَٱلَّذِينَ إِذَا وَلَا تَبْسُطُهَا كُلَّ ٱلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا عَمْشُورًا ) (٥) ، وقوله : ( وَٱلَّذِينَ إِذَا أَنفَقُواْ لَمْ يُسْرِفُواْ وَلَمْ يَقْتُرُواْ وَكَانَ بَيْنَ ذَالِكَ قَوَامًا ) (٥) ..

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء آية ٢٧. (٢) سورة النساء آية ٣٧. (٣) سورة الإسراء آية ٢٩.

<sup>(</sup>٤) سورة الفرقان آية ٦٧.

وعليه فإن إمساك الْمَال حيث يجب البذل بُخْلٌ ، وبذل المال حيث يجب الإمساك تَبْذير ، وبينهما وسط : وهو الاعتدال المحمود والمطلوب .

وقد نَبَّهَنا رسول الله (عَلَيُهُ) إلى أن البُحْل يقدح في الإيمان فقال: ( حَصْلْتَان لا تَجْتَمَعَان فِي مُؤْمِن : الْبُحْلُ ، وَسُوءُ الْحُلُقِ ) (١ ) .. كما نبَّه إلى عاقبة البُحْل فقال : ( اتَّقُوا الطُّلْمَ ، فَإِنَّ الطُّلْمَ ظُلُمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَة .. وَاتَّقُوا الشُّحَ ، فَإِنَّ الشُّحَ أَهْلَك مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ : حَمَلَهُمْ عَلَى أَنْ سَفَكُوا دَمَاءَهُمْ ، وَاسْتَحَلُّوا مَحَارِمَهُمْ ) (١ ) .. وقال : ( ثَلاَثُ مُهْلِكَاتٌ : شُحَّ مُطَاعٌ ، وَهُوى مُتَبَعٌ ، وَإِعْجَابُ الْمَرْءِ بِنَفْسه .. وثَلاثٌ مُنْجِيَات : خَشْيَةُ الله فِي السِّرِّ والْعَلاَنِيَة ، والْقَصْدُ فِي الْغِنَى والْفَقْرِ ، وثَلاثٌ مُنْجِيَات : خَشْيَةُ الله فِي السِّرِّ والْعَلاَنِيَة ، والْقَصْدُ فِي الْغِنَى والْفَقْرِ ، وكَلَمَةُ الْحَقِّ فِي الرِّضَا والْغَضَب ) (٣ ) .. وقال : ( السَّخِيُّ : قَرِيبٌ مِنَ اللّه ، وَكِيبٌ مِنَ اللّه ، وَعَيدٌ مِنَ اللّه ، وَلَجَاهِلٌ سَخِيُّ أَحَبُ إِلَى اللّه ، وَعَيدٌ مِنَ النَّاسِ ، قَرِيبٌ مِنَ النَّاسِ ، قَرِيبٌ مِنَ النَّارِ .. وَالْجَاهِلُ سَخِيُّ أَحَبُ إِلَى اللّه بَعِيدٌ مِنَ النَّاسِ ، قَرِيبٌ مِنَ النَّالِ .. وَلَجَاهِلٌ سَخِيُّ أَحَبُ إِلَى اللّه ، وَعَيدٌ مِنَ النَّاسِ ، قَرِيبٌ مِنَ النَّاسِ ، وَلَيجَاهِلُ سَخِيٌّ أَحَبُ إِلَى اللّه ، وَلَجَاهِلٌ سَخِيٌّ أَحَبُ إِلَى اللّه مَنْ وَجَلَ مِنْ عَالَم بَحِيلُ ) (١٠ ) ..

وقد كان ( الله علمنا الدعاء بقوله : ( الله مَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْبُحْلِ ، وَأَعُـوذُ بِكَ مِنَ الْبُحْلِ ، وَأَعُـوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الدُّنْيَا ، بِكَ مِنْ الْجُبْنِ ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ الدُّنْيَا ، وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ عَذَابِ الْقَبْرِ ) ( ) . .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> رواه مسلم كتاب البر والصلة .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> رواه الترمذي كتاب البر والصلة .

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> رواه الترمذي كتاب البر والصلة .

<sup>&</sup>lt;sup>(٣)</sup> رواه البيهقي في شعب الإيمان .

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> رواه البخاري كتاب الدعوات .

وضرب ( مَثَلُ الْمُنْفِق و الْمُمْسِك فقال : ( مَثَلُ الْبَخِيلِ وَ الْمُنْفِقِ كَمَثَلِ رَبَّ مَثَلُ الْبَخِيلِ وَ الْمُنْفِقِ كَمَثَلِ رَبَّ مَنْ حَدِيد مِنْ ثُديِّهِمَا إِلَى تَرَاقِيهِمَا ( ` . . فَأَمَّا الْمُنْفِقُ وَجَلَيْنِ عَلَيْهِمَا جُبَّتَانِ ( ) مِنْ حَدِيد مِنْ ثُديِّهِمَا إِلَى تَرَاقِيهِمَا ( ` . . فَأَمَّا الْمُنْفِقُ فَلَا يُنِفِقُ إِلاَّ سَبَغَتُ ( ` ) مَنْ حَدِيد مِنْ ثُديِّهِمَا إِلاَّ لَزِقَتَ ثَنَانَهُ ( ن ) وَتَعْفُو اللهُ يُرِيدُ أَنْ يُنْفِقَ شَيْئًا إِلاَّ لَزِقَتُ ( ن ) كُلُّ حَلْقَةٍ مَكَانَهَا ، فَهُو يُوسِعُهَا وَلا تَتَسَعُ ) ( ) ..

وربنا تبارك وتعالى يحث عباده على الإنفاق ، فيقول سبحانه : ( وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقْنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ مِن مَّا رَزَقْنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخْرَتَنِي إِلَى أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَق وَأَكُن مِّن ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَلَن يُؤخِر ٱللَّهُ نَفْسًا إِذَا جَآءَ أَجَلُهَا وَٱللَّهُ عَلَيْ بِمَا تَعْمَلُونَ ) (^) . . ويبشر سبحانه المنفقين بقوله : ( وَمَن يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ عَلَيْ مُلُونَ ) ( أَن مَن يَبْخَلُ عَن فَلْسِهِ عَلَيْ لَكُونُواْ فَلْ يَبْخَلُ عَن يَبْخَلُ عَن يَبْخَلُ عَن يَبْخَلُ فَإِنَّمَا يَبْخَلُ عَن نَقْسِهِ عَلَيْ لَكُونُواْ وَاللَّهُ ٱلْغَنِيُ وَأَنتُمُ ٱلْفُقَرَآءُ وَإِن تَتَوَلَّواْ يَسْتَبْدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَشْلِكُم ) ( أَن أَن اللّهُ الْغَنِي وَاللّهُ الْغَنِي وَاللّهُ الْغَنِي وَاللّهُ الْغَنِي وَاللّهُ الْفَقِرَآءُ وَإِن تَتَوَلّوا أَي يَسْتَبْدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَشْلِكُم ) ( أَن أَن اللّهُ الْغَنِي اللّهُ الْفَقِرَآءُ وَإِن لَا تَتَوَلّواْ يَسْتَبْدِلَ قَوْمًا غَيْرَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُونُواْ أَمْ اللّهُ اللّهُ الْفَقِلَ اللّهُ الْفَقَرَآءُ وَاللّهُ اللّهُ الْفَقِيلُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(۱)</sup> جبتان : درْعان .

<sup>(</sup>٢) أي من الثديين حتى الترقوتين وهما العظمتان البارزتان في أعلى الصدر بين الكتفين وأسفل العنق.

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سبغت : امتدت وغطّت . (<sup>٤)</sup> تخفى بنانه : أي تستر أصابعه .

<sup>(°)</sup> تعفو أثره : أي تستر أثره ، والمعنى أن الصدقة تستر خطاياه كما يغطي الثوب الذي يُجَر على الأرض أثر صاحبه إذا مشى بمرور الذيل عليه .

<sup>(</sup>۱) (7) لزقت : انقبضت . (8) رواه البخاری کتاب الزکاة .

<sup>(</sup>۱۰) سورة محمد آية ۳۸.

### الوقَايَةُ منَ البُخْل :

هناك أربع وصايا للوقاية من البُحْل .. على الإنسان أن يحرص على العمل بها فلا يصاب بهذا الداء الوبيل :

- ١- الحرص على أن يكون كسب المال من حلال .. ذلك أن المال إذا اكتُسب من حرام كان سهلاً .. وأدى ذلك إلى الإفراط فى حبه ، بالإضافة إلى أنه كلما كان مصدر المال حرامًا كان إنفاقه فى المحرمات .
- ٧- بذل المجهود للحصول على القدر اللازم من المال لتغطية الحاجات الضرورية فقط والتي خُلق المال من أجل الحصول عليها ، فقد ورد عن «عمر بن الخطاب» (ه وقله : ( لا يقْعُدَنَ أحدُكُم عن طلب الرزق ويقول : اللهم الرزقي ، وقد علمتم أن السماء لا تُمطرُ ذهبًا ولا فضّة ) .. فعلى المرء أن لا يجرى ويلهث طامعًا في الحصول على ما يزيد على ذلك فيُصاب بالنّهَم والشّرَه .. فإن جاءته الزيادة بغير طَمَع وسَعْى حثيث ، كان بها ، وإلا رضى بما قسمه الله له ، فقد قال النبي ( إنَّ هَذَا الْمَالَ خَضِرٌ عُلُوٌ ، فَمَنْ أَخَذَهُ بِسَخَاوَة نَفْسِ (١ ) بُورِكَ لَهُ فيه .. وَمَنْ أَخَذَهُ بِإِشْرَافَ عَلْسُ اللهِ مَنْ أَخَذَهُ بِالشَّرَاف ..
- ٣- الحرص على إنفاق المال فيما يجب أن يُنفَق فيه ، وحبسه عما لا يجب أن يُنفَق فيه ، وحبسه عما لا يجب أن يُنفَق فيه تجنبًا للوقوع في داء البُحْل أو داء التبذير .

<sup>(</sup>١) سخاوة نفس: قناعة. (٢) إشراف نفس: طمع وتطَّلُّع. (٣) رواه البخاري كتاب الوصايا.

تلك كانت طرق الوقاية .. وإليك طرق العلاج ..

### علاَجُ البُحْل :

١- إذا كان حُبُّ المال من أجل إرضاء الشهوات (شهوة البطن وشهوة الفرج)
 فعليه بتحرِّى المباح فقط ، والابتعاد عن المحظور ، واستغلال العقل فى السيطرة على الشهوات .

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم كتاب الزكاة .

٢- إذا كان حُبُّ المال راجعًا إلى طول الأمل ، وتوقع الحياة الطويلة والعمر المديد .. فعليه أن يتذكر أن الموت نهاية كل حي ، وأن الإنسان لا يضمن عمره ، وقد ينتهي الأجل فجأة دون إنذار ، فإذا أصبح فلا ينتظر المساء ، وإذا أمسى فلا ينتظر الصباح .. بل إذا تنفَّسَ نَفَسًا فلا ينتظر أن يخرجه ، فقد يكون آخر أنفاسه .. وما الحياة إلا أنفاس معدودة في أماكن محدودة .

٣- إذا كان حُبُّ المال من أجل تأمين مستقبل أولاده فليتدبر القرآن الكريم، وكيف رسم لنا الطريق إلى هذا التأمين بقول الحق تبارك وتعالى: (وَلَيَخْشَ اللَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَفًا خَافُواْ عَلَيْهِمْ فَلْيَتَقُواْ اللَّهَ وَلْيَقُولُواْ قَوْلاً سَدِيدًا )(1) .. وليعلم أنه إنما يجمع المال لواحد من اثنين: لولد صالح يعمل فيه بطاعة الله ، فيسعد بما شقى هو به .. أو لولد فاسق يعمل فيه بمعصية الله ، فيشقى بما جمع له .. فعليه أن يثق لهم بما عند الله القائل: (وَفِي ٱلسَّمآءِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوعَدُونَ) (٢) .. والقائل: (وَمَآ أَنفَقَتُم مِن شَمَّءِ فَهُوَ تُحْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ ٱلرَّازِقِينَ ) (٢) .. ويثق بقول الصادق المصدوق (هُوَ ) : ( مَا نَقَصَ مَالُ عَبْد منْ صَدَقَة ) (٤) ..

إذا كان حُبُّ المال لعدم ثقته بما سوف يأتيه في المستقبل منه ، فعليه أن يتذكر أنه : وُلِدَ عاريًا فكساه الله ، وأطعمه ، وسقاه ، وألهمه التقام ثدى أمه ، وأجرى فيه اللبن دون جهد ودون سؤال .. وأن ما اكتسبه من مال

<sup>(</sup>۱) سورة النساء آية 9 . (7) سورة الذاريات آية 77 . (7) سورة سبأ آية (7) .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي كتاب الزهد.

فبفضل الله وليس بمجهوده وتدبيره .. فكم من مجتهد محروم ، وكم من خامل مرزوق .

٥- إذا كان حب المال من أجل المال ، فلابد من توبة .. وعليه أن يعلم أنه لن يشبع من هذا المال مهما جمع .. فالله تبارك و تعالى يقول في الحديث القدسي : ( إِنَّا أَنْزَلْنَا الْمَالَ لَإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ، وَلَوْ كَانَ لابْنِ الْقدسي : ( إِنَّا أَنْزَلْنَا الْمَالَ لإِقَامِ الصَّلاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ، وَلَوْ كَانَ لابْنِ آدَمَ وَاد لأَحَبَّ أَنْ يَكُونَ إِلَيْهِ ثَان ، وَلَوْ كَانَ لَهُ وَاديَانَ لأَحَبَّ أَنْ يَكُونَ إِلَيْهِ ثَان ، وَلَوْ كَانَ لَهُ وَاديَانَ لأَحَبَّ أَنْ يَكُونَ إِلَيْهِ مَا تَاللهُ عَلَى إِلَيْهِ مَا ثَالِثُ ، وَلا يَمْلأُ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلاَّ التَّرَابُ ، ثُمَّ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ ) (١) .

### حُبُّ الْجَاه

« الْجَاهُ » : هو الاشتهار وذيوع الصيت ، واكتساب المنزلة الطيبة في قلوب الناس . . والمال والجاه هما ركنا هذه الدنيا ، فكما أن المال يؤدى إلى الحصول على المطلوب والمقصود ، فكذلك الجاه .

وحُبُّ الجاه أشد خطرًا من حُبِّ المال .. ذلك أن المال يحتاج إلى مشقة في جمعه ، وجهد في تنميته ، وعناء في الحفاظ عليه .. أما الجاه فلا يحتاج في تحصيله إلى جهد ، ولا في حفظه إلى حراسة ، كما أنه ينمو تلقائيًّا بلا مشقة ، بالإضافة إلى أن المال لا يأتى بالجاه .. وأما الجاه فيأتى بالمال بيُسر وسهولة .. وخطورة حب الجاه أنه يقود الإنسان إلى التودد إلى الخلق حتى يمتلك قلوبهم طوعًا ، فيصبح الأحرار عبيدًا له ،

<sup>(</sup>١) رواه أحمد مسند الأنصار.

فيصرفه ذلك عن التودد إلى الخالق سبحانه وتعالى ..

#### ويوقعه في محظورات عديدة منها:

- ١- الكذب ، والخداع ، والاحتيال للحصول على الجاه أو الحفاظ عليه .
- ٢- الاجتهاد فى إخفاء كل ما هو قبيح وذميم عن الناس ، بدلاً من بذل الجهد
  لعلاج ذلك أو العمل على التخلص منه .
- سلوك طرق غير مشروعة: كادِّعاء الورع ، والتقوى ، والأمانة ، والسخاء ،
  وحب الناس ، وقضاء مصالحهم للوصول إلى المنزلة في قلوب الخلائق ..
  فيوقعه ذلك في الرياء الذي يحبط عمله ويورده موارد التهلكة ، إذ هو الشرك الخفي .
- ٤- تزكية النفس عند الناس ، وانطلاق الألسينة بالمديح والثناء والإطراء ، والتفاف الناس حوله متبركين به ، طالبين دعواته ، حريصين على رضاه ، فيرضى بحمد الناس له دون رضا الله عنه ، مما يوقعه فى إرادة العُلُوِّ فى الأرض .. وقد قرن الله تبارك وتعالى هذه الإرادة للعُلُوِّ فى الأرض بإرادة الفساد ، وجعل الجنة لمن خلا قلبه من الإرادتين جميعًا فقال : ( تِلْكَ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ خَعَلُهَا لِللَّذِينَ لَا يُرِيدُونَ عُلُوًا فِى ٱلْأَرْضِ وَلَا فَسَادًا ۚ وَٱلْعَاقِبَةُ لِللَّمُتَّقِينَ ) ()

ولذلك كان من نصيحة الشيوخ قولهم: ( إن استطعت أن تَعرف ولا تُعرف فافعل .. وإن استطعت أن تَمْشى ولا فافعل .. وإن استطعت أن تَمْشى ولا

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سورة القصص آية  $^{(1)}$ 

يُمشى إليك فافعل) .. ويقول المصطفى ( كَيْنِ : ( كَمْ مِنْ أَشْعَتُ ( ) أَغْبَرَ ( ) فَي طَمْرَيْنِ ( ) لا يُؤْبَهُ لَهُ ، لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللّهِ لأَبَرَّهُ ( ) !! مِنْهُمُ الْبَرَاءُ بْنُ مَالِك ) ( ) .. ويقول : ( أَلا أَدُلُّكُمْ عَلَى أَهْلِ الْجَنَّةِ : كُلُّ ضَعِيف ، مُتَضَعَف ، لَوْ أَقْسَمَ عَلَى اللّهِ لأَبَرَّهُ .. وأَهْلِ النَّارِ : كُلُّ جَوَّاظٍ ( ) ، عُتُلٍ ( ) ، مُسْتَكْبِرِ ) ( ) ..

هذا .. وهناك قدر محدود ومباح من حب الجاه .. فالإنسان في هذه الحياة معتاج إلى زوجة ، وإلى صديق أو أخ في الله ، وإلى مُعَلِّم وَمُرْشِد ، وإلى من يعاونه في أمور الحياة عمومًا .. والحرص على وجود منزلة له في قلوب هؤلاء أمر طبيعى ومباح بشرط ألا يكون الوصول إلى هذا القدر المباح عن طريق محظور أو غير مباح .. وإليك بيان ذلك :

- 1- ألا يكون الجاه بعينه هو المطلوب والمحبوب ، بل يكون الحصول عليه من أجل الوصول إلى المقصود ، وهو المنزلة في قلوب من يعاشرهم ، ويحتاج إلى مودتهم في حياته .
- ۲- الاكتفاء بالقدر المسموح به من الجاه للحصول على الضرورات ، دون
  التوسع فيه ، وتجاوز الحد .
- ٣- ألا يتوصل إلى القدر المباح من الجاه عن طريق غير مشروع: كالغش،

<sup>(</sup>١) أشعث الشعر: ملبد مغبر الشعر غير ممشط.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> ذى طمرين: صاحب ثويين بالييْن.

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> رواه الترمذي كتاب المناقب .

 $<sup>^{(\</sup>vee)}$  العتل : الجافى الشديد الخصومة بالباطل .

<sup>&</sup>lt;sup>(۲)</sup> أغبر: أي على رأسه التراب.

<sup>(</sup>٤) لأبره: لأجابه وجعله بارًا في قسمه.

<sup>(</sup>٦) الجواظ: الفَظّ الغليظ المتكبر في مشيته.

<sup>(^)</sup> رواه البخاري كتاب الأيمان والنذور .

- والخيانة ، والكذب ، والنفاق ، والرياء .
- عدم ادعاء صفات حميدة ، هو غير متخلق بها ، أو افتعال أعمال طيبة
  لجرد إبدائها للناس دون اقتناع القلب بها ، وإخلاصه في أدائها .
- و- ألا يهدف من وراء الجاه إلى الحصول على المال .. وإلا كان اكتساب المال عن هذا الطريق حرامًا .
- ٦- ألا يبتغى بطاعة الله الجاه عند الناس .. وإلا وقع فى شباك الشِّرك الخفى ..
  بل يطلب بطاعته رضا الله سبحانه وتعالى .
- ٧- أن يخفى معاصيه ، ويستر مساوئه بستر الله له .. محاولاً إصلاح نفسه ،
  و التخلى عن القبيح من فعاله .. وليس من أجل الاحتفاظ بمنزلته فى قلوب الناس .
- ٨- ألا يغتر بمدح الناس له وثنائهم عليه مهما وافق ذلك الحقيقة ، بل يحاول أن
  يكون حيرًا مما يظنون .

### علاج حُبِّ الْجَاه:

مَنْ غلب على قلبه حُبُّ الجاه صار مقصور الْهَمِّ على مراعاة الخلق، شغوفًا بالتودد إليهم، طالبًا المنزلة في قلوبهم .. فيضطر إلى التظاهر بخصال حميدة هو خال منها .. وذلك هو النفاق الذي يؤدي إلى الرياء والشرك الخفي .. لذا كان العلاج واجبًا، وإليك بيانه:

١ - العلم بأن الجاه الحقيقي عند الله تبارك وتعالى ، فهو المالك للدنيا والآخرة ،
 وهو المالك لقلوب العباد ، القادر على غرس محبتك فيها ، كما جاء فى

- الحديث: ﴿ إِذَا أَحَبُّ اللَّهُ الْعَبْدَ نَادَى جِبْرِيلَ: إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلانًا فَأَحْبِبْهُ ، فَيُحَبُّ فُلانًا فَأَحْبِبْهُ ، فَيُحَبُّ فُلانًا فَي جَبْرِيلُ فِي أَهْلِ السَّمَاء: إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلانًا فَيُحَبُّهُ أَهْلُ السَّمَاء ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأَرْض ) (١) . فَأَحَبُّوهُ ، فَيُحبُّهُ أَهْلُ السَّمَاء ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأَرْض ) (١) .
- ٢- العلم بأن الجاه عَرَض زائل ، وأنه ليس من الباقيات الصالحات ، ولا يوضع في ميزان العبد يوم القيامة .. بل قد يُسأل عنه ويُحاسب عليه .
- ٣- العلم بأن مَنْ يملكون الجاه لا يعيشون حياتهم في سعادة غامرة .. وإنما يدفعون ثمنه من حريتهم الشخصية .. فهم واقعون تحت مراقبة العيون لحركاتهم وسكناتهم ، ويُشارُ إليهم بالبَنَان في كل مكان .. هذا بالإضافة إلى قلقهم وخوفهم على هذا الجاه من الزوال .
- ٤ العلم بأن صاحب الجاه معرض للحسد ، والحقد ، والكراهية ، والإيذاء ،
  و تشويه السمعة ، ومحاولة الإيقاع به لنزع الجاه عنه .
- ٥ العلم بأن السعى للجاه مدعاة للمراءاة ، والنفاق ، والكذب ، والادّعاء . .
  وكلها من المحظورات المهلكة .
- ٦- العلم بأن حُبَّ الجاه قد يُعَرَّض الإنسان لأن يشترى الدنيا بالآخرة ، إذ إن دخول حُبِّ الجاه إلى القلب يُحْرج منه الإخلاص لله وابتغاء رضاه .
  - ٧- قطع الطمع فيما في أيدي الناس ، والطمع فيما عند الله .
  - ٨- كسب القوت بعمل اليدين ، وليس بادِّعاء الدِّين والتقوى .
    - 9 ابتغاء وجه الله الكريم بالعبادة والتقوى والعمل الصالح .

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري كتاب بدء الخلق.

١٠ إخفاء الأعمال الصالحة من النوافل قدر الإمكان .. فلا يُظْهِر للناس إلا ما يُجب إظهاره وإعلانه من الفرائض .

#### الريّياء

« الرِّيَاءُ » : هو طلب المنزلة فى قلوب الناس بالعبادة على وجه الخصوص . . فإذا توصل الإنسان إلى الجاه عن طريق إظهار الطاعة والعبادة لله قاصدًا ذلك فهذا هو المرائى ، لأنه قصد الخلائق بطاعة الله و لم يقصد الخالق .

<sup>(</sup>۱) سورة الماعون الآيات من ٤:٧. و<sup>(۲)</sup> سورة النساء آية ١٤٢. القرة آية ٢٠٤.

<sup>(</sup>٤) رواه البيهقي في شُعَب الإيمان .

ويُحَدِّر ( الله الله عَمَّلُ من عاقبة الرياء في الآخرة ، وأنه يؤدى إلى النار فيقول : ( إِنَّ أُوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى ( ) يَوْمَ الْقيَامَة عَلَيْه : رَجُلُ اسْتُشْهِدَ ، فَأْتِيَ به ، فَعَرَّفَهُ نعَمَهُ فَعَرَفَهَا .. قَالَ : فَمَا عَملْتَ فيها ؟ قَالَ : قَاتَلْتُ فيكَ حَتَّى اسْتُشْهِدَ .. قَالَ : فَعَرَفَهَا .. قَالَ : كَذَبْتَ ، وَلَكَنَّكَ قَاتَلْتَ لأَنْ يُقَالَ جَرِيءٌ ، فَقَدْ قِيلَ ، ثُمَّ أُمرَ به فَسُحبَ عَلَى كَذَبْتَ ، وَلَكَنَّكَ قَاتَلْتَ لأَنْ يُقَالَ جَرِيءٌ ، فَقَدْ قِيلَ ، ثُمَّ أُمرَ به فَسُحبَ عَلَى وَجْهِه حَتَّى أُلْقِي فِي النَّارِ .. وَرَجُلُّ تَعَلَّمَ الْعلْمَ وَعَلَّمَهُ وَقَرَأَ الْقُرْآنَ ، فَأَتِي به ، فَعَرَفَهَا ، قَالَ : تَعَلَّمْتُ الْعلْمَ لِيُقَالَ عَالَمٌ ، وَقَرَأُتَ الْقُرْآنَ لَيُقَالَ الْعُلْمَ لَيُقَالَ عَالَمٌ ، وَقَرَأُتَ الْقُرْآنَ لَيُقَالَ اللهُ عَلَيْه ، وَقَرَأُت الْقُرْآنَ لَيُقَالَ هُوَ قَارَعُ ، فَقَدْ قيلَ ، ثُمَّ أُمرَ به فَسُحبَ عَلَى وَجْهِه حَتَّى أُلْقِيَ فِي النَّارِ .. وَرَجُلٌ هُوَ قَالً . وَرَجُلٌ هُوَ قَالً . وَرَجُلٌ مُنْ أَصَنَافَ الْمَالِ كُلّه ، فَأَتِي به ، فَعَرَّفَهَا ، وَلَاهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا ، وَسَعَ اللّه عَلَيْه ، وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصَنَافَ الْمَالِ كُلّه ، فَأَتِي به ، فَعَرَّفَهُ نِعَمَهُ فَعَرَفَهَا ، وَسَعَ اللّه عَلَيْه ، وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصَنَافَ الْمَالِ كُلّه ، فَأَتِي به ، فَعَرَّفَهُ ، وَعَمَهُ فَعَرَفَهَا ، وَسَعَ اللّه عَلَيْه ، وَأَعْطَاهُ مِنْ أَصَنَافَ الْمَالِ كُلّه ، فَأَتِي به ، فَعَرَّفَهُ نَعَمَهُ فَعَرَفَهَا ،

<sup>(</sup>۱) الوثن: الصنم. (۲) رواه أحمد مسند الشاميين. (۳) كتاب الكبائر للذهبي.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب الرقاق . (٥) يُقْضَى : يُحْكُم .

قَالَ: فَمَا عَمِلْتَ فِيهَا ؟ قَالَ: مَا تَرَكْتُ مِنْ سَبِيلٍ تُحِبُّ أَنْ يُنْفَقَ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا إِلاَّ أَنْفَقْتُ فِيهَا لَكَ .. قَالَ: كَذَبْتَ ، وَلَكَنَّكَ فَعَلْتَ لِيُقَالَ هُو جَوَادٌ ، فَقَدْ قِيلَ ، ثُمَّ أُمِرَ بِهِ فَيهَا لَكَ .. قَالَ: عَلَى وَجْهِهِ ثُمَّ أُلْقِيَ فِي النَّارِ ) (١) .. فالرياء لم يحبط أعمالهم فقط ، بل قلدهم إلى جهنم والعياذ بالله ..

### وللرِّياء أركان ثلاثة :

- ١ قَصْدُ الرَّيَاء ، وهو النية في القلب .
- ٢- مُرَاءًى به ، وهو الأعمال الصالحة والطاعات على وجه الخصوص .
- ٣- مُرَاءًى مِنْ أَجْلِه ، وهو الحصول على أمر من أمور الدنيا ، سواء أكان مباحًا أم كان محظورًا .. وبتفاوت درجات هذه الأركان تتفاوت خطورة مرض الرياء ، وتتراوح درجاته بين المكروه والحرام .. وإليك البيان :

### أولا - قَصْدُ الرِّيَاء :

- ١- إذًا قَصَدَ بِعِبَادَتِه أو أعماله الرِّياء فَقَط: بحيث إن لم يره أحد من الناس لم يأت بهذه العبادات أو الأعمال أصلاً .. فهذا عبادته مرفوضة مردودة عليه ، لا يجنى منها إلا مقت الله وغضبه .
- ٢- إذا قصد بأعْمَالِهِ النَّوابَ والرِّياء معًا: فبعض العلماء يرى أن هذا العمل لا ثواب له ، ولا وزر فيه ، بينما يرى البعض الآخر أن قصد الرياء محبط للعمل ، ومؤاخذ صاحبه على نية الرياء .

<sup>(</sup>١) رواه مسلم كتاب الإمارة .

٣- إِذَا غَلَبَ قَصْدُ الرِّيَاء عَلَى قَصْدِ التَّوابِ : حَبطَ عَمَلُهُ باتِّفاق .. أما إذا غلب قصد الثواب قصد الرياء فقد رأى بعض العلماء أنه مثاب على قدر قصده الثواب ، معاقب على قدر قصده الرياء .

### ثانيا - الْمُرَاءَى به:

١- أن يُرائى بأصل العقيدة فيُظْهِر الإيمان ويُيْطِن الكفر .. وهذا هو أغلظ أنواع الرياء ، وصاحبه مخلد في النار لأنه جمع بين وزر الكفر في الباطن ، ووزر النفاق في الظاهر .. وقد جاء ذكر هذا الصنف من الناس كثيرًا في القرآن ، النفاق في الظاهر .. وقد جاء ذكر هذا الصنف من الناس كثيرًا في القرآن ، مثل : ( إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنفِقُونَ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ۖ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ ۗ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ قَوْلَكُمْ قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ لَكَنذِبُونَ ) (١) .. ( وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُواْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيْظِ ) (١) .. ( وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلْمَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ) (١) .. وهؤلاء قد توعدهم يَقُولُ ءَامَنَا بِٱللَّهِ وَبِٱلْمَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ) (١) .. وهؤلاء قد توعدهم الله تبارك وتعالى بأقصى درجات العذاب فقال : ( إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ فِي ٱلدَّرُكِ اللَّهُ تبارك وتعالى بأقصى درجات العذاب فقال : ( إِنَّ ٱلْمُنفِقِينَ فِي ٱلدَّرِكِ اللَّهُ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا ) (١) .

٢- أن يُرائى بالفرائض مع بقاء عقيدة الإسلام فى قلبه .. فهو يتكاسل عن أدائها إذا كان منفردًا ، ولكنه مُقرُ " بفرضيتها ويؤديها أمام الناس فقط .. وهؤلاء حكم عليهم العلماء بالفسْق لعدم أدائهم الفرائض .. وبأنهم

<sup>(</sup>٤) سورة النساء آية ٥٤٥.

- مُعَاقَبُون عقاب المرائين ، لكنهم لا يخلدون في النار ، وإنما يمكثون فيها بقدر ما يستحقون على ريائهم .
- ٣- أن يُرائى بالنوافل .. والعبد مطالب بالفرائض فقط ، فإن أتى بالنوافل أُثِيب عليها إن كان مخلصًا فيها ، و جبرت ما اعتور الفرائض من نقص غير مقصود .. أما إذا راءى بها فإنه يصبح آثمًا ، ويُعَاقب عقاب الْمُرائين .
- ٤- أن يُرَائى بصُورة العبادة .. كأن يُطيل الركوع والسجود على خلاف عادته ، أو أن يظهر الخشوع فيطأطئ رأسه وما إلى ذلك .. فهذا قد ينقص من ثوابه .. وأمره مفوض إلى الله : إن شاء عاقبه ، وإن شاء عفا عنه .
- ٥- أن يُرَائِي بالْمَظْهَر كأن يطلق لحيته ، أو يلبس الثياب القصيرة التي لا تغطى الكعبين ، أو يلبس الثياب الخشنة والمتواضعة ويمسك المسبحة يتمتم عليها ، أو يتقعر في كلامه ويتلو بعض الآيات أو الأحاديث ، أو يَدَّعِي الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وما إلى ذلك من أجل الناس .. وحساب هذا يتوقف على غرضه من هذا الرياء ، ومقصوده منه .
- 7- أن يُرَائى بعلاقته بِمَن اشتهروا بالعلم والصلاح .. فيتودد إليهم ، ويُسَخِّرُ نفسه لخدمتهم ، ويحف بهم فى مجالسهم ليس حبًّا فيهم ، وإنما لكى يعتقد الناس أنه على شاكلتهم أو آخذ عنهم ، متبع لهم ، سالك لسلوكهم .. وهذا يتوقف حسابه على مراده من ذلك .

### ثالثا – الْمُرَاءَى لأَجْله:

١- أن يُرَائي بالطاعة للوصول إلى المعصية - والعياذ بالله - كصاحب تجارة ،

- أو مهنة ، أو حرفة .. إلخ .. يُطْلق لِحْيَته ، ويُظْهر العبادات ، ويحج بيت الله الحرام ، فيُشتهر بين الناس بالصلاح فيتعاملون معه على هذا الأساس وهو لهم غاش .. وهؤلاء حسابهم شديد ، وعقابهم فظيع .
- ٢- أن يُرَائِي بالطاعة للوصول إلى متاع الدنيا من الأمور المباحة .. كأن يتزوج من ابنة رجل صالح ، أو أن يجد عملاً يقتات منه ، أو أن يترقى فى وظيفته ،
  أو يجد مسكنًا لأسرته .. وما إلى ذلك .. وهذا الصنف من الناس أمره مُفوَّض إلى الله .
- ٣- أن يُرَائِي بالطاعة خوفًا من سخط الناس أو من أن يصغر في أعينهم .. وقد غفل هذا المرائي عن أن إرضاء الخلق من الأمور التي لا تُدْرَك ، وأن مَنْ أحبه كل الناس كان مُنَافقًا .. ومن كرهه كل الناس كان فاجرًا ، وأن مذمة الناس ومدحهم لا تزيد ثواب الله ، ولا تنقصه ، وإنما العبرة بنظر الله تبارك وتعالى إلى العبد .

# هذا .. والرِّيَاءُ نوعان : « رياء جَليٌّ » ، و « ريَاءٌ خَفيٌّ » ..

أما « الرّياءُ الْجَلِيُّ » : فهو الذي يكون دافعًا للأعمال أو سببًا لإظهارها .. وأما « الرّياءُ الْخَفِي » : فهو داء مستبطن في القلب أخفى من دبيب النمل لا يكون دافعًا إلى الأعمال ، وإنما يظهر بعد الشروع فيها : مثل أن يقف الإنسان للصلاة قاصدًا الطاعة ، ومبتغيًا وجه الله تعالى ، فيدخل عليه أحد الناس ، فيُسرَّ برؤيته له على هذه الحالة من الطاعة أو العبادة .. فإن صرف هذا الخاطر عنه دون إبطاء : فلا إثم عليه ، أما إذا استقر الخاطر في قلبه فدفعه إلى الإطالة في القراءة ، أو الخشوع في

حركاته ومظهره: فإن صلاته تبطل. فقد قال رسول الله (على): (إنَّمَا الأَعْمَالُ كَالْوِعَاءِ: إِذَا طَابَ أَسْفَلُهُ طَابَ أَعْلاهُ ، وَإِذَا فَسَدَ أَسْفَلُهُ فَسَدَ أَعْلاهُ ) (١) . فإنك إن شربت شرابًا من إناء ، ثم اكتشفت و جود شوائب في آخره ، فلابد أن تكون الشوائب قد أثرت على أوله . وهناك مَنْ ينتظر على طاعته أن يُوقّره الناس ويقوموا له ، ويقضوا حوائجه ، ويقدموه في مجالسهم ، فإذا لم يَحْظَ بذلك تضايق واغتاظ .

وهناك مَنْ يُحَدّث الناس بطاعته ، وأعماله الصالحة مبتغيًا بذلك الثناء عليه ، أو الإعجاب به ، مما قد يوقعه في الكذب والمبالغة والتدليس .

وكل ذلك من أنواع الرياء الْخَفِي الذي قد يحبط الأعمال .. أعاذنا الله تبارك وتعالى منه بفضله وكرمه .

### علاج الرِّياء :

لَمَّا كَانَ الرِّيَاءُ مُحبِطًا للأعمال ، وسببًا لِمَقْت الكبير المتعال ، اعتبره العلماءُ من كبائر المهلكات التي يجب على المسلم أن يَتَنَبَّه لها ، ويتقى شر الوقوع فيها بمعرفة بواعثها ودوافعها ، والعمل على النجاة منها ، والمسارعة إلى العلاج .. وإليك البيان :

١- العلم بأن الباعث على الرياء هو: سرور النفس بالثناء والحمد، وتألمها بالذم والانتقاص، وطمعها فيما في أيدى الناس. وقد يوضح ذلك ما ورد عن النبي (علي حين سئل عَنِ الرَّجُلِ يُقَاتِلُ شَجَاعَةً (٢)، وَيُقَاتِلُ حَمِيَّةً (٣)، وَيُقَاتِلُ مَنْ قَاتَلُ لِتَكُونَ

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي كتاب الزهد . (۲) أي يراه الناس مقاتلا شجاعًا فيهابوه ويوقروه .

<sup>.</sup> أى يأنف أن يُذم بأنه مقهور مغلوب  $(^{"})$ 

- كَلَّمَةُ اللَّه هيَ الْعُلْيَا فَهُو َفي سَبيل اللَّه ) (١) ..
- ٢- مُرَاقَبَةُ النفس مراقبة شدیدة کما لو کان یراقب عدواً یتربص به .. حتی یتأکد من خلوص طاعته لله عز و جل .. فقد قال النبی (گیالی) : ( أَعْدَى عَدُولِكَ : نَفْسُكَ الَّتِي بَيْنَ جَنْبَيْكَ ) (٢) ..
- ٣- العلم بأن خير دواء للرياء هو الْحَفَاء .. فعليه أن يخفى عباداته ، وطاعاته ، وأعماله الصالحة التي ليست من الفرائض قدر إمكانه عن الناس .. أما الفرائض ففى إظهارها فائدة الاقتداء ، والترغيب فى الخير ، وإعلان شعائر الإسلام .. وربنا تبارك وتعالى يقول : ( إِن تُبَدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمًا هِىَ وَإِن تُخَفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقرَآءَ فَهُوَ خَيِّرٌ لَّكُمَ فَي يُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّاتِكُمَ لَا وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ) ". فقال العلماء : ( إن المقصود بالإبداء والإظهار : هو الزكاة المفروضة ، والمقصود بالإخفاء : هو صدقة التطوع ) .
- ٤- العلم بأن مدح الناس أو ذمهم لا يفيد العبد ولا يضره مادام عمله خالصًا لوجه الله .. فعليه أن يقصر هَمَّه على رضا الله تبارك وتعالى ، لأن رضاء الخلق من الأمور التي لا تُدْرَك .
- العمل على دفع السرور الذى قد يعترى النفس من رؤية الناس لعبادته وعمله الصالح حتى لا يقع فى المحظور ، وأن يكون مناط السرور هو الفرح بفضل الله ونعمته .. فالله تبارك وتعالى يقول : ( قُلَ بِفَضْلِ ٱللهِ وَبِرَحْمَتِهِ ـ فَبِذَ لِكَ

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب الإمارة . (۲) رواه البيهقي في الزهد . (۳) سورة البقرة آية ٢٧١ .

فَلْيَفْرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجُمَعُونَ ) (١).

٦- اللجوء إلى الله تبارك و تعالى و سؤاله النجاة من شبهات الرياء .. وإن مدحه مادح فعليه - حتى لا يقع فى المحظور - أن يقول كما أثر عن بعض السلف : ( اللَّهُمَّ أَنْتَ أَعْلَمُ بِي مِنْ نَفْسِي ، و أَنَا أَعْلَمُ بِنَفْسِي مِنَ النَّاس .. اللَّهُمَّ أَنْتَ أَعْلَمُ بِي مِنْ نَفْسِي ، و أَنَا أَعْلَمُ بِنَفْسِي مِنَ النَّاس .. اللَّهُمَّ أَنْتَ أَعْلَمُ فِي مَا لاَ يَعْلَمُونَ ، وَلاَ تُؤاخِذْنِي بِمَا يَقُولُونَ ، وَاجْعَلْنِي خَيْرًا مِمَّا يَظُنُّونَ ) (٢) ..

### الْعُجْب

« العُحْب » : هو استعظام النعمة ، والركون إليها وعدم نسبتها إلى الْمُنْعِم .. وهو يختلف عن الكِبْر في أن الكِبْر يستلزم أن يكون لدى المتكبر ما يتكبّر به ، وأن يكون هناك مَنْ يتكبّر عليه ، أما العُحْبُ فهو إعجاب المرء بنفسه أو بعقله ، أو بأى صفة من صفات الكمال أو الجمال ، وإن كان كمالاً وهْميًّا .. ولو لم يكن معه أحد من الناس وكان وحيدًا في مكان ، فهو معجب بهذه الصفة ، مطمئن إليها ، معتقد دو امها ، غافل عن الْمُنْعم – سبحانه و تعالى – الذى تفضَّل عليه بإنعامه وإحسانه .. بل قد يزيد على ذلك ، فيعتقد أنه مُكْرَم لذاته ، مستحق لهذه النعم .. وقد يصل به الأمر إلى اعتقاد أنه سوف ينال مثلها في الآخرة ، أو أفضل منها ، فيقوده كل ذلك إلى الكفر بنعمة الله تبارك و تعالى .. وقد جاء في القرآن مثال لذلك

<sup>(</sup>۱) سورة يونس آية  $\wedge$  ه.  $\wedge$  رواه البيهقي في شعب الإيمان .

فى قول الحق تبارك وتعالى : ( وَلَبِن رُّدِدتُّ إِلَىٰ رَبِّي لَأَجِدَنَّ خَيْرًا مِّنْهَا مُنقَلَبًا ) (١) .. وكذلك فى قوله عز وجل : ( وَلَبِن رُّجِعْتُ إِلَىٰ رَبِّيَ إِنَّ لِي عِندَهُ لِلْحُسْنَىٰ ) (١) ..

كما أن العجب قد يؤدى بصاحبه إلى الافتخار ، فينطلق لسانه بذكر محاسنه وما يتمتع به من صفات ، وقد يستبد بنفسه ورأيه ، فلا يستجيب لنصح ناصح ، ويستنكف أن يسأل عما لا يعلم فيزداد جهلاً على جهل .. وقد جاء في القرآن الكريم أمثلة كثيرة لهذا الداء ، والباعث عليه من مختلف النعم التي أطغت أصحابها فنسبوها إلى أنفسهم و لم ينسبوها إلى الله .. وإليك البيان :

### ١ - العُجْبُ بالقُـوَّة:

( فَأَمَّا عَادُ فَٱسۡتَكَبَرُواْ فِي ٱلْأَرۡضِ بِغَيۡرِ ٱلْحَقِّ وَقَالُواْ مَنۡ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أَوَلَمۡ يَرَواْ أَنَّ وَأَلَّهُ اللَّهَ ٱلَّذِي خَلَقَهُمۡ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمۡ قُوَّةً ) (٣) ..

ويلاحظ أن صفة القوة لم تكن حقيقية فيهم ، وأن إعجابهم بهذه الصفة كان وَهْمًا .. وكاد هذا المرض أن يصيب بعض الصحابة – الذين هم أفضل القرون – لولا أن تداركهم الله برحمته .. كما حكى القرآن الكريم عنهم : ( وَيَوْمَ حُنَيْنٍ ۗ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُغْنِ عَنكُمْ شَيًّا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُم مُّدْبِرِينَ ) ( عَن هذا في غزوة « حُنَيْن » حين قال بعضهم : لن نُغْلَبَ اليوم من قلّة .. فأو كلهم الله إلى قوتهم التي أعجبوا بها ،

<sup>(</sup>۱) سورة الكهف آية ٣٦ . (۲) سورة فصلت آية ٥٠ . (٣) سورة فصلت آية ١٥ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة التوبة آية ٢٥.

فانهزموا وأدبروا أمام عدوهم ، ثم تاب الله عليهم ، كما جاء فى قوله تعالى : ( ثُمَّ أَنزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ أَللَهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ ٱللهُ سَكِينَتَهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَعَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَأَنزَلَ جُنُودًا لَّمْ تَرَوْهَا وَعَذَّبَ اللهُ عَلَىٰ مَعُولًا وَعَذَّبَ اللهُ عَلَىٰ مَعُولًا وَعَذَّبَ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ مَعُولًا وَعَذَّبَ اللهُ عَلَىٰ وَعُلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَل

## ٢ - العُجْب بالْمَال والْوَلَد:

( وَمَآ أَرْسَلْنَا فِي قَرْيَةٍ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَآ إِنَّا بِمَآ أُرْسِلْتُم بِهِ عَكَفِرُونَ ﴿ وَقَالُواْ خَنُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ ال

وهؤلاء أيضًا لم يكونوا محقين ، إذ رَدَّ الله تبارك وتعالى قائلا: ( قُل إِنَّ رَبِّى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِنَّ أَكْتَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ وَمَآ أُمُوالُكُمْ وَلَا اللهُ عَلَمُونَ اللهُ وَمَآ أُمُوالُكُمْ وَلَا اللهُ عَلَمُونَ اللهُ عَلَمُونَ اللهُ وَمَآ أُمُوالُكُمْ وَلَا اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَمُ وَاللهُ وَلَا اللهُ عَلَيْ وَاللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَا عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْ عَلَيْكِ عَلَيْكُمْ عَلِي عَلَيْكُ عَلِيْكُمْ عَلَيْ عَلَيْكَاعِقِي عَلَيْكُمْ عَ

#### ٣- العُجْبُ بالعَمَل:

(أَفَمَن زُيِّنَ لَهُ مُو سُوّءُ عَمَلِهِ فَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ ٱللَّهَ يُضِلُّ مَن يَشَآءُ وَيَهَدِى مَن يَشَآءُ ) (٤) . . (قُلْ هَلْ نُنَبِّئُكُم بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْمَللاً ﴿ اللَّذِينَ ضَلَّ سَعَيْهُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا وَهُمْ تَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ تُحُسِنُونَ صُنْعًا ) (٥) . .

والآيات تشير إلى أن إعجاب هؤلاء بأعمالهم أعْمَاهم عن حقيقتها ، وهَيَّأ لهم أنسها طَيِّبَة وصالحة وهي - في حقيقتها - أعمال سيِّئة ضَالَّة أهلكت أصحابها

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سورة فاطر آية ٨ . (<sup>0)</sup> سورة الكهف الآيتان ١٠٤، ١٠٤ .

من حيث لا يشعرون ..

كما أن إعجاب الْمَرء بعمله قد يفسده - ولو كان عملاً صالِحًا في أصله - مثل ما جاء في قوله تبارك تعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِّ مثل ما جاء في قوله تبارك تعالى: ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تُبْطِلُواْ صَدَقَتِكُم بِٱلْمَنِّ وَإَعْجَابِه بِإِنفاقه .. وَٱلْأَذَىٰ )(1) .. والْمَنُّ لا يكون إلا من استعظام الْمُنْفق لنفقته ، وإعجابه بإنفاقه .. وكما حدث من بعض الأعراب حين تملَّكهم العُجْبُ بإسلامهم ، فحكى القرآن عنهم : ( يَمُنُّونَ عَلَيْكُ أَنْ أَسْلَمُواْ قُل لاَ تَمُنُّواْ عَلَى السِّلَمَهُمُ لَبِي ٱللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ يَمُنُواْ عَلَى السِّلَمَهُمْ أَبِلِ ٱللَّهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ يَمُنُواْ عَلَى اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ يَمُنُواْ عَلَى اللهُ يَمُنُواْ عَلَى اللهُ يَمُنُوا عَلَيْ اللهُ يَمُنُوا عَلَيْ اللهُ يَمُنُوا عَلَيْ اللهُ يَمُنُوا عَلَى اللهُ يَمُنُوا عَلَى اللهُ يَمُنُ عَلَيْكُمْ أَنْ اللهُ يَمُنُوا عَلَيْ اللهُ يَمُنُوا عَلَيْ اللهُ اللهُ يَمُنُوا عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ يَعْلَيْ اللهُ اللهُ يَا اللهُ اللهُ يَمُن إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ) (1) .. ولا يُحْلِلُ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ) (1) .. ولا يُعْلِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَمُن إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ) (1) .. ولا يُعْلُقُوا عَلَى اللهُ الل

ويلاحظ من كل ماسبق أن العُجْبَ وَهُمُّ كبير يَكُمُن وراءه الشيطان لِيُضل به الإنسان عن الحق ، أو لِيُفْسد به عمله الصَّالِح ويُحْبِطُه .. وأساس هذا الدَّاء رؤية الإنسان للنعمة بأسلوب يحجب عنه رؤية الْمُنْعِم الذي إن شاء أعطى وإن شاء أمسك ..

#### كيفَ يَرَى النَّاسُ النَّعْمَة ؟! ..

١- صنف يعلم أن النعمة مِنَّة من الله وفضل ، فلا ينسبها إلى نفسه ، ولا تحجبه عن رؤية الْمُنْعِم ، فيشكر الله عليها ، ويشفق من زوالها وعدم دوامها .. فالْمَانِح مَانِع ، والبَاسِط قَابِض .. ولا يكون مطمئنًا لكمالها ، ويخشى أن يكون مُقَصِّرًا في أداء ما عليه فيها .. فلو كانت طاعة لله مثلاً لرأى في نفسه التقصير ، ولو ضمن كمالها لم يضمن قبولها ، فهو على وَجَل

<sup>(1)</sup> سورة البقرة آية ٢٦٤. ٢٦٤ .

من ذلك .. وهؤلاء يقول الله تبارك وتعالى عنهم : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنَ خَشْيَةِ رَبِّم مُّشْفِقُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِعَايَاتِ رَبِّم ٓ يُؤۡمِنُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَيِّهُمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآ ءَاتُواْ وَّقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَيّهمْ رَاجِعُونَ )<sup>(١)</sup> .. والإشفاق خوف مع زيادة اعتناء .. ومن هؤلاء «عمر ابن الخطاب » - أفضل الصحابة بعد « أبي بكر الصديق » - الذي رُوي أنه أخذ تَبنَةً منَ الأَرْض فَقَال: ﴿ لَيْتَنِي هَذِهِ التَّبنَةُ ، لَيْتَنِي لَمْ أَكُ شَيْئًا ، لَيْتَ أُمِّي لَمْ تَلدْني ، لَيْتَني كُنْتُ نَسْيًا مَنْسيًّا ) (٢).. وحين طُلب منه أن يَسْتَحْلف وهو مَطْعُون قد خرجت أحشاؤه قال: ﴿ وَدَدْتُ أَنِّي نَجَوْتُ منْهَا كَفَافًا ، لا لي ، وَلا عَلَى اللهُ أَتَحَمَّلُهَا حَيًّا وَلا مَيِّتًا ) (٢) .. يقول ذلك وهو الإمَامُ الأوَّابُ ، النَّاطقُ بالصَّوَاب ، الْمُوَافقُ حُكْمُهُ حُكْمَ الكتَاب، الّذي قَال للنّبي: احْجُبْ نساءك ، فَنَـزَلت آيةُ الْحجَاب.. والذي قال فيه رَسُولُ الْمَلك الوَهَّاب: ﴿ لَوْ كَانَ بَعْدِي نَبِيُّ ، لَكَانَ عُمَرَ ابْنَ الْخَطَّابِ )(١) ..

٢- صنف يعلم أن النعمة من الله ، فيشكره عليها ويفرح بها من منطلق :
 (قُلُ بِفَضْلِ ٱللهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَ لِكَ فَلْيَفَرَحُواْ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجَمَعُونَ ) (°) ..
 ولكنه غير مشفق من زوالها ، ولا يشعر بالوجل أو الخوف من التقصير في

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في شعب الإيمان .

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي كتاب المناقب.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون الآيات من ٥٧ : ٦٠ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> رواه البخاري كتاب الأحكام .

<sup>&</sup>lt;sup>(٥)</sup> سورة يونس آية ٥٨ .

أداء حقها .. قد أَلْهَتُه النعمة عن الاهتمام بما اهتم به السابقون .. وهذا الصنف على خطر من أن ينزلق إلى صفوف الصنف الثالث .

٣- صنف يفرح بالنعمة ويركن إليها فتحجبه عن الْمُنْعِم، فلا ينسب النعمة إليه بل ينسبها إلى نفسه ويرى أنه استحقها عن جدارة ، وهذا هو الصنف الذى أصابه داء العُجْب وتَمَكَّن من قلبه .. وإذا لم يتدارك نفسه بالعلاج هلك .. ويقول النبي (عَلَيُّ) : ( ثَلاَتُ مُهْلِكَاتٌ : شُحُّ مُطَاعٌ ، وَهُوىً مُتَّبَعٌ ، وَإِعْجَابُ الْمَرْء بِنَفْسه )() ..

كما أن داء العُجب إذا تَمكَّن من الإنسان أدى به إلى :

أولا: أن يغفل عن ذنوبه ، أو يستحقرها فلا يستغفر منها أو يقلع عنها .

ثانيا: أن يستعظم طاعته وعبادته فَيَمُنّ بها على الله ..

ثالثا: أن يستبد بنفسه وبرأيه وعقله ، فلا يستمع لنصح .. ولا يسأل عن شيء لا يعلمه ، فيزداد جهلاً على جهل ، ويصاب بأمراض أخطر وأفدح .

#### علاجُ العُجْبِ:

يتلخص علاج العُجب في الأمور الآتية:

١- العلم بأن النعم بجميع أنواعها وأشكالها من: مال ، وجاه ، وجمال ، وقُوَّة ، وطاعة ، وصلاح ، ونسب - من فضل الله ، وليس باستحقاق العبد ، أو بجهده ، أو بتدبيره : ( وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ )(٢) ..

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في شعب الإيمان . (٢) سورة النحل آية ٥٣ .

- العلم بأن نعم الدنيا غير دائمة ، وأنها إلى زوال : إما بانتقالها عنك ، أو بانتقالها عنك ، أو بانتقالك أنت عنها . . فالموت قادم لا محالة : ( فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَهَا وَهِيَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَبِئْرٍ مُّعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ ) (١) .
- ٣- العلم بأن النعم أمانة وأن الإنسان مسئول عنها يوم القيامة فيما عمل فيها:
  ( ثُمَّ لَتُسْعَلُنَّ يَوْمَبِنٍ عَن ٱلنَّعِيمِ )(٢) .
- ٤- العلم بأن الدنيا دار عمل ، وليست دار جزاء .. فما من نعمة فيها إلا وهي الحتبار وابتلاء : ( وَنَبَلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْحَنَيْرِ فِتَنَةً ) (٣) .. فيجب أن تُستخدم فيما خُلقَت له ، وليس للاختيال أو الافتخار .
- ٦- العلم بأن المقياس في التفاضل بين الناس هو التقوى ، وليس أى شيء آخر:
  ( يَتَأَيُّنَا ٱلنَّاسُ إِنَّا خَلَقَننكُم مِّن ذَكَرٍ وَأُنثَىٰ وَجَعَلْنَكُم شُعُوبًا وَقَبَآبِلَ لِتَعَارَفُوۤا أَ 
  إِنَّ أَكُرَمَكُم عِندَ ٱللَّهِ أَتَقَدَكُم إِنَّ ٱللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ) (٥).

<sup>(</sup>۱) سورة الحج آية ٤٥. (<sup>۲)</sup> سورة التكاثر آية ٨. (<sup>٣)</sup> سورة الأنبياء آية ٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> رواه البخاري كتاب المرضى . (<sup>٥)</sup> سورة الحجرات آية ١٣ .

# الغُرور

«الغُرُورُ»: هو ركون النفس إلى ما يوافق الهوى ، ويميل إليه الطبع نتيجة خداع الشيطان للإنسان .. وهو مفتاح الشقاوات ، ومنبع المهلكات .. و « الغُرُورُ » فى اللغة : الخداع .. فالمغرور مخدوع يرى الشيء ويعتقده على خلاف ما هو عليه من غير سند أو دليل .. فكل من يعتقد أنه على خير أو صائر إلى خير فى العاجل أو فى الآجل نتيجة شبهة فاسدة أو خداع من الشيطان فهو مغرور .

#### والغُـــرُور نوعان :

- ١- غرور بالله .. كما جاء في قوله تعالى : ( يَنَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَلَا تَغُرَّنَكُم اللهِ مَا اللهِ اللهِ الْغَرُورُ ) (١ . ( يَنَأَیُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا تَغُرَّنَكُم الْحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا وَلَا يَغُرَّنَكُم بِٱللهِ ٱلْغَرُورُ ) (١ . ( يَنَأَیُّهَا ٱلْإِنسَنُ مَا غَرَّكُم الْحَيَوٰةُ ٱللهِ وَغَرَّتَكُمُ ٱلْأَمَانِیُّ حَتَیٰ جَآءَ أَمَٰ ٱللهِ وَغَرَّكُم بَاللهِ وَغَرَّتُكُمُ ٱلْأَمَانِیُّ حَتَیٰ جَآءَ أَمَٰ ٱللهِ وَغَرَّتُكُم بَاللهِ وَغَرَّتُكُم اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَغَرَّتُكُم اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُهُ اللهُ ال
- ٢- غرور بالدنيا .. كما جاء فى قول الله تعالى : ( وَمَا ٱلۡحَيَوٰةُ ٱلدُّنۡيَآ إِلَّا مَتَنعُ ٱلۡغُرُور )
  ٱلۡغُرُور )

وقد وصف الله تبارك وتعالى الغرور بالدنيا بقوله: ( ٱعۡلَمُوۤا أَنَّمَا ٱلۡحَيَوٰةُ ٱلدُّنْيَا لَعِبُ وَهَوْ وَرِينَةُ وَتَفَاخُرُ بَيۡنَكُمۡ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمُوالِ وَٱلْأَوْلَىٰدِ لَمَ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعۡجَبَ لَعِبُ وَهَوْ وَزِينَةُ وَتَفَاخُرُ بَيۡنَكُمۡ وَتَكَاثُرُ فِي ٱلْأَمُوالِ وَٱلْأَوْلَىٰدِ لَهُ كَمَثَلِ غَيْثٍ أَعۡجَبَ

<sup>(</sup>۱) سورة فاطر آية ٥ . (<sup>۲)</sup> سورة الانفطار آية ٦ . (<sup>۳)</sup> سورة الحديد آية ١٤ .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة آل عمران آية ١٨٥ .

ٱلْكُفَّارَ نَبَاتُهُ وَثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَانُهُ مُصْفَرًّا ثُمَّ يَكُونُ حُطَنَما وَفِي ٱلْأَخِرَةِ عَذَابُ شَدِيدُ وَمَعْفِرَةُ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضَوَانُ وَمَا ٱلْحَيَوْةُ ٱلدُّنْيَآ إِلّا مَتَنعُ ٱلْغُرُورِ) () .. وأوضح سبحانه هذا الغرور – وهو الرضا بالدنيا والاطمئنان بها والركون إليها – بقوله: ( إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَآءَنَا وَرَضُواْ بِٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأْنُواْ بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ اللّهِ بَوَ عَمْلُونَ ) لا يَرْجُونَ لِقَآءَنا وَرَضُواْ بِٱلْحَيوةِ ٱلدُّنْيَا وَٱطْمَأُنُواْ بِهَا وَٱلَّذِينَ هُمْ عَنْ عَلَم الخوف ءَايَتِنَا غَنفِلُونَ ) (٢) .. كما أوضح سبحانه علامة الغرور بالله ، وهي عدم الخوف من الموت بقوله: ( قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أُولِيَآءُ لِلّهِ مِن دُونِ مَن الموت بقوله: ( قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ هَادُواْ إِن زَعَمْتُمْ أَنْكُمْ أُولِيَآءُ لِلّهِ مِن دُونِ النَّاسَ فَتَمَنَّوُا ٱلْمُوتَ إِن كُنتُمْ صَلَاقِينَ ) (٢) .

ومن الطبيعى أن يخاف الإنسانُ الموت .. فمنْ كان حوفه من الموت يَرْجِعُ إلى أنه سيحرمه من ماله و جاهه – أى من متع الدنيا عمومًا سواء أكانت مباحة أم ممنوعة – فذلك الذي غرَّته الدنيا .. ومَنْ كان حوفه من الموت يَرْجِعُ إلى إحساسه بعدم كمال عمله وبالتقصير فيه ، فذلك ليس بمغرور ، وهو إحساس الصالحين .. ومَنْ كان لا يرهب الموت ولا يخافه ، فذلك : إما كافر بالبعث ، وإما مغرور بالله تمَّنَى على الله الأماني ، وخدعته نفسه ، وظن أنه من الصالحين المقبولين ، وغاب عنه أن الله لا يجب عليه شيء .. ومن الناس من يعتقد أنه على علاقة طيبة بالله ، و دليله على ذلك أن الله تبارك و تعالى يمنحه ما يريد و يعطيه ما يطلب ، و يرتكن إلى ذلك فيُفرِّط في الطاعات ، والدليل على فساد ذلك الاعتقاد قول الله تبارك و تعالى ذلك فيُفرِّط في ألطاعات ، والدليل على فساد ذلك الاعتقاد قول الله تبارك و تعالى لأمثال هؤلاء : ( أَتَكَسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُهُم بِهِ مِن مَّالٍ وَبَنِينَ فَي نُسَارِعُ هُمْم في آلحَيْرَاتِ

<sup>(</sup>۱) سورة الحديد آية ۲۰ . (۲<sup>)</sup> سورة يونس آية ۷ . (۳) سورة الجمعة آية ٦ .

بَل لا يَشْعُرُونَ ) (١) .. وقوله: ( فَلَمَّا نَسُواْ مَا ذُكِّرُواْ بِهِ - فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَ بَ كُلِّ شَعْرُونَ ) (٢) .. ويؤكد شَي عَتَى إِذَا فَرِحُواْ بِمَا أُوتُواْ أَخَذَنهُم بَغْتَةً فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ ) (٢) .. ويؤكد ذلك قوله: ( وَلاَ يَحْسَبَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَنَّمَا نُمْلِي هَمُّمْ خَيْرٌ لِلَّانِفُسِمِمْ إِنَّمَا نُمْلِي هَمُ لَمْ لَي هَمُ عَيْرٌ لِلَّانِفُسِمِمْ إِنَّمَا نُمْلِي هَمُ لَي لَكُمْ وَلَهُ عَدَابٌ مُهِينٌ ) (١) .. وقوله: ( سَنسَتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ لَيُزْدَادُواْ إِنَّمَا نَهُمْ فَيْ وَلَهُ : ( سَنسَتَدْرِجُهُم مِّنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ وَأُمْلِي لَهُمْ أَالِنَ كَيْدِي مَتِينٌ ) (١) ..

وعليه .. إذا رأيت الله مُنْعِمًا على عبد ، وهو مقيم على معصيته ، فاعلم أن ذلك استدراج منه سبحانه .. وقد كان السابقون إذا أقبلت الدنيا على أحدهم خاف وارتعد وبكى ، وقال : ذنب عُجِّلَت عقوبتُه .. وإذا انصرفت عنه الدنيا قال : مرحبًا بشعار الصالحين .. أما المغرور فإذا أقبلت عليه الدنيا ظن أنها كرامة له من الله ، وإذا صرفت عنه ظن أنه هوَانٌ : (فَأَمَّا ٱلْإِنسَانُ إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ رَبُّهُ وفَأَكْرَ مَهُ ووَنعَمهُ وَبَعْمهُ وَاللهُ وَقَلْم إِذَا مَا ٱبْتَلَنهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَه و فَيقُولُ رَبِّي أَهْمَننِ ) (٥) .. فَيقُولُ رَبِّ أَهْمَنلُ وَلِي اللهُ وَلَي دينه صُلْبًا الشّتَدَّ بَلاؤهُ ، فَالأَمْثلُ ، يُبْتَلَى الْعَبْدُ عَلَى حَسَب دينه ، فَإِنْ كَانَ في دينه صُلْبًا الشّتَدَّ بَلاؤهُ ، فَالأَمْثلُ وَلِي دينه صُلْبًا الشّتَدَّ بَلاهُ وَإِنْ كَانَ في دينه صُلْبًا الشّتَدَّ بَلاؤهُ ، وَإِنْ كَانَ في دينه وقَةٌ (١) ابْتُلِي عَلَى حَسَب دينه ، فَمَا يَبْوَحُ وَاللهُ وَاللهُ بِالْعَبْد حَتَّى وَإِنْ كَانَ في دينه وقَةٌ (١) ابْتُلِي عَلَى حَسَب دينه ، فَمَا يَبْوَحُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ وَمَا عَلَيْه مِنْ خَطِينَةً وَالله يَرْحُ وَالله وَلَا إِلَى أَن الله وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا عَلَيْه مِنْ خَطِيئَةً وَاللهُ وَاللهُ يَ اللهُ وَلَا إِلَى أَن اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

<sup>(&</sup>lt;sup>۲)</sup> سورة الأنعام آية ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) سورة الأعراف الآيتان ١٨٢ ، ١٨٣ .

<sup>(</sup>٦) رقة : ضعف .

<sup>&</sup>lt;sup>(۸)</sup> رواه ابن ماجه کتاب الفتن .

<sup>(&</sup>lt;sup>۱)</sup> سورة المؤمنون الآيتان ٥٥ ، ٥٦ .

 $<sup>^{(7)}</sup>$  سورة آل عمران آية  $^{(7)}$ 

<sup>(°)</sup> سورة الفجر الآيتان ١٦،١٦.

<sup>.</sup> فما یُرح: فما یــزال

تبارك وتعالى يبسط له الرزق ، أو يعطيه ما يطلب ، فيعتقد بذلك أن علاقته بالله طيبة ، وأنه صائر إلى خير – مخدوع ، ومغرور بالله .. فالله تبارك وتعالى يُعطى الدُّنيا لِمَنْ يُحِب ولِمَنْ لا يُحب ، ولكنه لا يُعْطى الدِّين إلا لِمَنْ أحبَّ .. فمن أعطاه الله الدين فقد أحبَّه .. وعلامة ذلك : التوفَّق للطاعات ، مع الخوف من عدم القبول لعدم تمامها ، أو لعدم كمالها .. وملازمة ذلك له حتى الموت ..

#### عــــلاجُ الْغُـــرُور:

لكل مِنّا طريق يوصله إلى الله أو باب يدلف منه إلى هذا الطريق ، والسعيد مَنْ يعرف بابه ، فيدخل منه ، وينجو بفضل الله وتوفيقه .. وكلما أضاء القلب بنور الإيمان وسلّم من الأمراض كانت معرفة الباب سهلة مُيسَّرة ، فالله تبارك وتعالى يقول : ( وَمَن يُوْمِن بِالله يَهْد وَلَّهُ مَن الأَمراض كانت معرفة الباب سهلة مُيسَّرة ، فالله تبارك وتعالى يقول : ( وَمَن يُوْمِن بِاللّهِ يَهْد قَلْبَهُ مِن الرّعية .. والقاضي بابه الفصل يين الناس بالحق .. والعَني بابه الإنفاق في وجوه الخير .. وصاحب الجاه بابه إيصال صوت المظلومين الضعفاء إلى أسماع المسئولين ، والتوسط في قضاء حوائجهم ..

#### ومَنْ لم يعرف بابه ويطرق أبوابًا أخرى ، فهو مغرور مخدوع . . وأمثال هؤلاء :

- ١- الحاكم الذي يقضى ليله و نهاره في العبادة ، وهو غافل عن أحوال الرَّعية .. فلا تنفعه عبادته .
- ٢- القاضى الذى يشغل نفسه بقراءة القرآن ، والذهاب إلى المساجد فى غير
  أوقات الفرائض ، وقد أهمل القضايا فلا يدرسها أو يبحثها كما يجب ،

<sup>&</sup>lt;sup>(۱)</sup> سورة التغابن آية ۱۱ .

فيقضى بغير علم ، أو يؤجلها المرة تلو المرة ، فيتأخَّر حصول صاحب الحق على حقه .

٣- الغنى الذى يبنى القُصُور ويملؤها بأفخر الأثاث ، والتحف مكتفيًا بإخراج زكاة ماله ، ثم يحج بيت الله الحرام عامًا بعد عام ، وقد أحيط قصره بالجياع والذين لا يجدون ما يسترهم ، أو يقيهم برد الشتاء .

عاحب الجاه والحظوة الذي يستغل جاهه في الحصول على مطالبه ومطالب أولاده ، ولا يعود بجاهه على الضعفاء والمقهورين ، ولا ينفعهم به ، ويكتفى بمصاحبة العلماء والشيوخ ليستكمل جاه الدنيا بجاه الدين .. والنبي (علي يقول مُنبَّهًا : ( مَنْ كَانَ مَعَهُ فَضْلُ (١) ظَهْرٍ (٢) ، فَلْيَعُدْ بِهِ عَلَى مَنْ لا ظَهْرَ لَهُ ، وَمَنْ كَانَ لَهُ فَضْلُ مِنْ زَاد ، فَلْيَعُدْ بِه عَلَى مَنْ لا زَادَ لَهُ ) (١) .. ويقول (علي ) : ( كُلُّكُمْ رَاعٍ ، وَكُلُّكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعيَّته ) (١) ..

### الْكسبْر

« الكُبْرُ » : هو إحساس الشخص بأن منزلته الدينية أو الدُّنيُويَّة أعلى من منزلة غيره ، وأن رتبته تفوق رتبة غيره .. ثم يَرْكُن إلى هذا الإحساس ، ويعتقده بقلبه ، ويستريح إليه ، وتتعاظم نفسه في عينيه فلا يرى سواها .. ويتأصل المرض في قلبه .. ثم تظهر آثاره على الجوارح فيمشى مُخْتالاً فَخُورًا ، ويُصَعِّرُ خَدَّه للناس ..

<sup>(</sup>٢) الظَّهْر: ما يُرْكب عليه من الدواب.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> رواه البخاري كتاب النكاح .

<sup>(</sup>۱) الفضل: الزيادة على الحاجة.

<sup>&</sup>lt;sup>(۳)</sup> رواه مسلم كتاب اللقطة .

ثم يظهر الأثر بعد ذلك على اللسان فيتفاخر: بعلمه ، أو بنسبه ، أو بعبادته .. ويقع في محظورات لا عد لها ولا حصر ..

والكِبْرُ مَذْمُومٌ في مواضع كثيرة من القرآن الكريم ، مُهَدَّدُ أصحابه بسوء المصير .. مثل: ( فَبِئْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكِبِّرِينَ ) (١) .. ( سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَئِيَ ٱلَّذِينَ المصير .. مثل: ( فَبِئْسَ مَثُوَى ٱلْمُتَكِبِّرِينَ ) (١) .. ( سَأَصْرِفُ عَنْ ءَايَئِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبُّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَواْ كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بَهَا ) (٢) .. ( إِنَّ يَتَكَبُّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَرَواْ كُلَّ ءَايَةٍ لَا يُؤْمِنُواْ بَهَا ) أَلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِاَيَئِينَا وَٱسْتَكْبَرُواْ عَنْهَا لَا تُفَتَّحُ لَمُ أَبُول السَّمَآءِ وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةُ حَتَّىٰ يَلِجَ ٱلْجَمَلُ فِي سَمِّ ٱلْجِيَاطِ ) (٣) ..

#### دَرَجات الكبر:

١- أن يكون الكبر مرَضًا مُسْتَبُطِنًا في القلب ، ولا يظهر أثره على الجوارح أو اللسان ، ولا يشعر به الناس ، ومع ذلك يوصف صاحبه به ويحاسب عليه .. كما جاء في قول الحق تبارك وتعالى : ( إِن فِي صُدُورِهِمَ إِلَّا كِبَرُ مَّا هُم بِبَلِغِيهِ ) (٤) .. ويقول النبي ( إلى الله المنطق المنطق

**\ \** 

<sup>(</sup>١) سورة الزمر آية ٧٢ . (٢)

<sup>.</sup>  $^{(7)}$  سورة الأعراف آية  $^{(8)}$  .  $^{(7)}$ 

<sup>(°)</sup> الخردل: نبات ذو حَبّ متناه في الصغر. (٦) رواه الترمذي كتاب البر والصلة.

<sup>(</sup>V) أمثال الذر: أي في الصغر والحقارة .. و« الذَّرّ »: النمل الأحمر الصغير .

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي كتاب صفة القيامة  $^{(\wedge)}$ 

٢- أن يظهر أثر الكبر على الجوارح فيراه الناس ويشعروا به كأن يُصعِّر خدَّه للناس ، أو يَعْبِس في وجوههم ، أو يمشى بينهم مُخْتالاً فخورًا بنفسه ، أو يمشى في الأرض مرحًا .. وقد جاءت هذه العلامات واضحة في القرآن ، إذ يقول الحق تبارك وتعالى : ( وَلَا تُصَعِّرْ خَدَّلَكَ لِلنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ فَخُورٍ) (١ .. ويقول الرسول (هَ اللَّهُ اللَّهُ مَنَ الْخُيلاء خُسفَ به ، فَهُو يَتَجَلْجَلُ (٢) في الأَرْضِ إلى يَوْمُ الْقَيَامَة ) (٢) .. ويقول (هَ اللَّهُ إلَيْه يَوْمَ يَوْمُ الْقَيَامَة ) (٣) .. ويقول : ( مَنْ تَعَظَّمَ فِي نَفْسِه ، أو اخْتَالَ فِي مِشْيَتِه لَقِي اللَّهُ وَهُو عَلَيْه خَطْبَانُ ) (٥) ..
 اللَّهُ وَهُو عَلَيْه خَطْبَانُ ) (٥) ..

٣- أن يظهر أثر الكِبْر على اللسان فيتفاخر: بنفسه ، أو بعمله ، أو بقوَّته ، أو بعلمه ، أو بعبادته .. ويتعالى على الناس بذلك .

#### أنواع الكبر :

للكبر أنواع ثلاثة:

١- التكبر على الله .. وهذا هو أفحش أنواع الكبر ، ولا يصيب إلا الطغاة والجبارين : كفرعون ، وهامان ، والنمروذ ، ومَنْ كان على شاكلتهم ..
 وهذا الصنف من الناس يستنكف أن يكون عبدًا لله .. وقد يبدو هذا القول

<sup>(</sup>۱) سورة لقمان آية ۱۸.

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> رواه البخاري كتاب أحاديث الأنبياء .

<sup>(°)</sup> رواه أحمد مسند المكثرين من الصحابة .

<sup>(</sup>۲) يتحلحل: يغوص ويضطرب.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري كتاب المناقب.

غريبًا، ولكن الغرابة تزول بضرب الأمثال .. والمثل الأول : هو « فرعون » إذ يحكى القرآن الكريم عنه قوله : ( يَتَأَيُّهَا ٱلْمَلَأُ مَا عَلِمْتُ لَكُم مِّنَ إِلَهٍ غَيْرِي ) (١) .. وكذلك : (فَحَشَرَ فَنَادَىٰ ﴿ فَقَالَ أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَعْلَىٰ ) (١) .. وكذلك : (فَحَشَرَ وَهَاذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجِّرِى مِن تَحْتِي ) (١) .. وهذه وكذلك : (أليّسَ لِي مُلّكُ مِصْرَ وَهَاذِهِ ٱلْأَنْهَارُ تَجِّرِى مِن تَحْتِي ) (١) .. وهذه الأقوال تدل على استنكافه أن يكون عبدًا للله ، أو أن يكون للناس إله غيره .. فهو لم يستكبر على « موسى » - كما فعل قومه - ولكنه نفى و جود إله لهم غيره ، ورأى أنه الإله الأوحد المستحق للعبادة والطاعة ، واستنكف أن يكون عبدًا بعد ما كان إلى الله الما ..

والمثل الثاني: هو النمروذ الذي يحكى عنه القرآن: (أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِي حَآجً إِبْرَاهِمَ فِي رَبِّهِ مَ أَنْ ءَاتَنهُ ٱللَّهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِمُ رَبِّي ٱلَّذِي يُحَي إِبْرَاهِمَ فِي رَبِّهِ أَنْ أَتْي وَأُمِيتُ ﴾ (1) .. وهذا المتكبر على الله صار مثلاً لكل متكبر في الأرض ، إذ يطلق الناس على أمثاله كلمة «نمرود» .. وبالمقابل لو نظرنا إلى ما يجب أن يكون عليه العباد الذين أضاء الله قلوبهم بنور معرفته لو حدنا الحق تبارك و تعالى يقول في شأنهم: (لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبَدًا لِلَّهِ وَلَا ٱلْمَلَيْكِكَةُ ٱلْمُقَرّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكُمْ فَي اللهِ وَلَا ٱلْمَلِيكَةُ ٱلْمُقَرّبُونَ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكُمْ أَلِيهِ وَلَا ٱلْمَلِيكَةُ ٱلْمُورِيكَ اللهِ وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكُمْ فَي اللهِ عَلِيهَ النّبُونَ \* وَمَن يَسْتَنكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكُمْ فَي اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى عَنْ عَبَادَتِهِ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَلَا ٱلْمَلْتِهِ كُلُهُ اللهُ اللهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيَسْتَكُمْ فَي اللهُ عَنْ عَبَادَتِهُ عَنْ عَبَادَتِهِ وَيَسْتَكُمْ فَي اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَن يُعْتَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُؤْلُونَ وَاللهُ اللهُ الله

<sup>(</sup>۱) سورة القصص آية ۳۸ . (۲) سورة النازعات الآيتان ۲۲ ، ۲۲ . (۳) سورة الزحرف آية ٥١ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة آية ٢٥٨ . (٥) سورة النساء آية ١٧٢ .

التكبُّر على الرُّسُل .. والمصابون بهذا الدَّاء يمتلئ القرآن بأمثلة لهم ، منها : (فَقَالُوۤا أَنُوۡمِنُ لِبَشَرَيۡنِ مِثَلِنَا وَقَوۡمُهُمَا لَنَا عَبِدُونَ ) () .. (قَالُوا مَا أَنتُمۡ إِلَّا يَكْذِبُونَ ) .. (قَالُوا مَا أَنتُمۡ إِلَّا يَكْذِبُونَ ) .. (قَالُوا مَا بَشَرُ مِنْ شَيْءٍ إِنۡ أَنتُمۡ إِلَّا تَكۡذِبُونَ ) .. (قَالُوا مَا هَنذَاۤ إِلَّا رَجُلُ يُرِيدُ أَن يَصُدَّكُمۡ عَمًا كَانَ يَعۡبُدُ ءَابَآؤُكُمۡ ) .. (وَلِمِنۡ أَطَعۡتُم مَا مَنْكُمۡ إِنَّكُمۡ إِذَا لَخَسِرُونَ ) () .. (وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَنذَا ٱلۡقُرۡءَانُ عَلَىٰ بَشَرًا مِثْلَكُمۡ إِنَّكُمۡ إِذَا لَخَسِرُونَ ) .. (وققالُواْ لَوْلَا نُزِلَ هَنذَا ٱلۡقُرۡءَانُ عَلَىٰ رَجُلُ مِنَ ٱلۡقَرۡيَتَيۡنِ عَظِيمٍ ) .. وهؤلاء جميعًا لم يستكبروا على الله تبارك وتعالى ، فقد اعترفوا بوجوده و لم ينكروه ، ولكنهم استكبروا على رسلهم .. وهذان الصنفان من الناس : المتكبرون على الله ، والمتكبرون على الرسل وهذان الصنفان من الناس : المتكبرون على الله ، والمتكبرون على الرسل تكمُن خطورة مرضهم عليهم فى أنهم يصمون آذانهم عن سماع الحق فلا يهتدون إليه .. وهم فى ذلك ينقسمون إلى قسمين :

(أ) قسم يمتنع عن السماع أصلاً: وهؤلاء هم الضالون ، وفيهم يقول الحق تبارك وتعالى: ( وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ هِلَنَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَبارك وتعالى: ( وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَا تَسْمَعُواْ هِلَنَا ٱلْقُرْءَانِ وَٱلْغَوْاْ فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغَلِّبُونَ ) (١) . . ويقول: ( وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَبِعَهُمْ فِي تَغْلِبُونَ ) (١) . . ويقول: ( وَإِنِي كُلَّمَا دَعَوْتُهُمْ لِتَغْفِرَ لَهُمْ جَعَلُواْ أَصَبِعَهُمْ فِي عَالَهُمْ وَأَصَرُّواْ وَٱسْتَكْبَرُواْ ٱسْتِكْبَارًا ) (١) . .

(ب) قسم يستمع ويتبين له الحق فلا يتبعه استكبارًا: وهؤلاء هم المغضوب عليهم ، وفيهم يقول الحق تبارك وتعالى: ( فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ ءَايَـــُنَا مُبْصِرَةً قَالُواْ

<sup>(&</sup>lt;sup>۷)</sup> سورة نوح آية V .

٣- التكبُّر على الناس .. والمصابون بهذا الدَّاء يتكبرون على أقرانهم ، فضلاً عمن هم أقل منهم شأنًا ، ويحرمون بذلك من أخلاق المؤمنين مثل : التواضع ، وكظم الغيظ ، والعفو ، وبسط الوجه ، ويدعوهم الكِبْرُ إلى الجدال ، والمراء لإفحام الخصم ، وإلى ازدراء غيرهم واحتقارهم .. ونبينا الجدال ، والمراء لإفحام الخصم ، وإلى ازدراء غيرهم واحتقارهم .. وقد ( بحسب امْرِئ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ ) ( على الناس عن أن منازل العباد عند الله لا يعلمها سواه ، وأن درجاتهم في الدنيا قد قسمها الله .. كما أنهم وقعوا في خَطَرٍ دَاهِم

<sup>(</sup>۱) سورة النمل الآيتان ۱۲، ۱۲، هورة البقرة آية ۱٤٦. هورة الأعراف آية ١٤٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> رواه مسلم كتاب البر والصلة .

وشَرِّ مَاحِق ، إذ نازعوا الله حقه ، وشاركوه سلطانه .. فهو المتكبِّر بحق ، القائل في حديثه القدسي : ( الْكِبْرِيَاءُ رِدَائِي ، وَالْعَظَمَةُ إِزَارِي ، فَمَنْ نَازَعَنِي وَاحِدًا مِنْهُمَا قَذَفْتُهُ فِي النَّارِ )(١) ..

# ما يكونُ به التكَبُّر:

يلزم للمتكبر أن يكون لديه ما يتكبر به: فمنهم من يتكبّر بعلمه ، أو بعبادته وما يتعلق بأمور الدين ، ومنهم من يتكبر بأمور الدنيا كالمال ، أو الجاه ، أو الجمال ، أو القوّة ، وكثرة الأتباع ، وما إلى ذلك .. وإليك البيان :

### ١ – التكــبُّر بالعلم :

ويكون ذلك بأن ينظر المتعلم إلى الناس من عُلُوِّ ، ويرى لنفسه منزلة ليست لهم ولا يمكن أن يبلغوها : فإذا وَعَظَ عَنَف .. لا يعرف الرفق سبيلاً إليه .. يغضب إذا ردَّه أحد ، ويثور إذا انتقده آخر .. يحفظ ما ورد عن النبي (هُ فَيْ فَضَل العلماء ، ولا يمل من ترديده على مسامع الآخرين مثل : ( فَضْلُ الْعَالِم عَلَى الْعَابِد كَفَضْلي عَلَى الْعَابِد كَفَضْلي عَلَى الْعَابِد كَفَضْلي عَلَى الْعَابِد كَفَضْلي عَلَى الْعَابِد سَبْعِين دَرَجَة ، مَا بَيْنَ كُلِّ دَرَجَتَيْنِ عَلَى الناس كَمَا بَيْنَ السَّمَاء وَالأَرْضِ ) (٢) .. لا يقول ذلك تعليمًا ، وإنما للافتخار على الناس بعلمه معتقدًا أنه أَهْلُ لتلك المنازل العليا ، فينتظر من الناس أن يُعَظِّموه ويُوقِّروه ..

وأسباب إصابة هذا الذي ظن نفسه عالِمًا بهذا المرض الخطير تتلخص فيما يلي :

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود كتاب اللباس . (7) رواه الترمذي كتاب العلم . (7) رواه أبو يعلى الموصلي في مسنده .

(أ) أن يكون قد نال من العلم قشوره ، ولم يصل إلى حقيقة العلم ، فلو وصل إلى حقيقة العلم لُعَلم أن أشرف العلوم على الإطلاق هو العلم بالله .. ولو كان عالمًا بالله وبصفاته لعلم أنه هو – سبحانه وتعالى – الْمُتَكِّبر بحق .. ولعلم أنه مهما نال من علوم فهو من فضل الله عليه: (عَلَّمَ ٱلْإِنسَينَ مَا لَمْ يَعْلَمُ )(١) .. ولَعَلمَ أنه مُعَرَّض للنسيان والوهم وذهاب العقل ، ولو عرف نفسه على حقيقتها لعلم أن أوَّله نُطْفَة مَذرَة ، وآخره جيفَة قَذرَة ، وهو بينهما يَحْملُ العَذرَة .. من هنا كان جهله بنفسه وبرَبِّه سببًا في إصابته بمرض الكبر .. بالإضافة إلى أنه غفل عن أن العلم يلزمه فَهم .. وكما أن العلم فضل من الله ، فكذلك الفُّهم منحة من الله ، كما يُشْعرنا بذلك قوله تعالى : ( وَدَاوُردَ وَسُلَيْمَانَ إِذْ يَحَكُمَانِ فِي ٱلْحَرَّثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ ٱلْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكُمِهِمْ شَهِدِينَ ﴿ فَفَهَّمْنَهَا سُلَيْمَنَ وَكُلًّا ءَاتَيْنَا حُكَّمًا وَعِلْمًا )<sup>(۲)</sup> ...

(ب) أن يكون قد تعلَّم العلمَ قبل أن يهذِّب نفسه ويُزَكِّيها .. فلم يُعَلِّمه عَالِم ، ولم يُؤدِّبه شيخ ، ولم يُرَبِّ هو نفسه ، إذ إن الأدب يسبق العلم .. فكما ينزل الماء من السماء عَذْبًا صافيًا فتشرب منه الأشجار بجذورها وعروقها فتُحوِّله على قدر طعومها : فيزداد الْحُلُو حلاوة ، ويزداد الْمُرُّ مرارة .. فكذلك العلم ينزل من السماء نورًا صافيًا لأنه من الله ، بدليل قول الحق

<sup>(</sup>١) سورة العلق آية ٥ . (٢) سورة الأنبياء الآيتان ٧٨ ، ٧٩ .

تبارك وتعالى : ( وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا )(١). ( وَقُل رَّبِّ زِدْنِي عِلْمًا )(١). ( عَلَّمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَمْ يَعْلَمُ ) ( ) .. ( وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ) .. فالعلم كالغيث ينزل على قلوب الرجال صافيًا فتُحَوِّله القلوب على مقدار نقاءها وسلامتها ، أو مرضها وخبثها .. فيزداد المتكبر كبْرًا ، ويزداد المتواضع تواضُعًا .. ويزداد الأصيل أصالة ، ويزداد الدَّنيء دَنَاءة .. فمَنْ تَلَقَّى العلم قبل أن يُزكِّي نفسه ، ويطهرها ، وينظف قلبه ، ويداويه ، ويُعدُّه لأن يكون طيِّبًا كالأرض الطيبة - نزل العلم على قلبه وهو خبيث مظلم فزاده خبثًا على خبث ، وظلامًا على ظلام ، ومثال ذلك على التحقيق ما جاء في قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ وَإِذَا مَآ أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَمِنْهُم مَّن يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَانِهِ مَ إِيمَانًا ۚ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ فَزَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمِ مَّرَضِ ۗ فَزَادَتَّهُمْ رِجْسًا إِلَىٰ رجْسِهِمْ وَمَاتُواْ وَهُمْ كَنْفِرُونَ ﴿ )(٥) ..

من أجل ذلك وَجَبَ على مَنْ أراد طريق العلم والعلماء أن يتأدب أولاً ، ويطهر قلبه من كل ما هو خبيث ، ومن كل مرض قد يكون مصابًا به: كالرِّيّاء ، والنفاق ، والعُجْب ، والكبْر ، وما إلى ذلك .. من هنا كانت فائدة الشيوخ الْمُرَبِّين الذين هم أطباء القلوب ، القادرون على اكتشاف حقيقتها ، واكتشاف عيوبها ، وكيفية علاجها .. وخير مثال لذلك

<sup>(</sup>۱) سورة البقرة آية ۳۱ . (۲) سورة طه آية ۱۱٤ . (۳) سورة العلق آية ٥ .

سيد الخلق ( الذي يقول : ( أَدَّبَني رَبِّي فَأَحْسَنَ تَأْديبي ) ( ) . . ومما قاله له ربه في هذا الجحال: ﴿ وَٱخۡفِضۡ جَنَاحَكَ لِلۡمُؤۡمِنِينَ ﴾ .. ﴿ وَلَوۡ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْبِ لَآنفَضُّواْ مِنْ حَولِكَ فَٱعْفُ عَنَّهُمْ وَٱسْتَغْفِرْ لَهُمْ) (٢) .. وقد أدَّبَ النَّبيُّ ( الله عليه عليه عليه عليه الماه عليه عليه الماه عليه ال كان العلم يُتَلقى مشافهة بعد التأديب والتهذيب .. ومن ضمن التأديب أن يتأدب العَالمُ بالتواضع لله الذي مَنَّ عليه بالعلم ، وأن يعلم أن المانح مانع ، ولا يغفل عن قول الله تبارك وتعالى لسيد الخلق وأعلمهم: ﴿ وَلَإِن شِئْنَا لَنَذْهَبَنَّ بِٱلَّذِيٓ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ ثُمَّ لَا تَجِدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَكِيلاً) (١٠) .. و كذلك يَتَنبُّه لقصة سيدنا « مُوسَى » عليه السلام التي قَصَّها علينا رسول الله (عَلِيْنَ) ، إذ كان في ملأ من « بني إسرائيل » فسأله سائل: هل هناك مَنْ هو أعلم منك يا « مُوسَى » ؟ قال : لا ، فأوحى الله إليه : بلي عبدنا « خَضر » . . فسأل سيدنا « مُوسَى » ربه الطريق إليه حتى يلتحق به . . وهكذا كانت رحلة سيدنا « مُوسَى » مع سيدنا « الْخَضِر » التي وردت في سورة « الكهف » .. وحين أجاب سيدنا « موسى » السائل بأنه لا يوجد مَنْ هو أعلم منه لم يكن ذلك كَبْرًا ولا فَخْرًا ، ولكنه اعتقد أنه ما دام رسول زمانه فلا وحي إلا عن طريقه ، ولا علم إلا من خلاله ، فأراد الله تبارك وتعالى أن يبين له أن الأمر له وحده ، وأنه كان يجب عليه

<sup>(</sup>١) رواه أبو سعد السمعاني في أدب الإملاء من حديث ابن مسعود ، والعسكري في الأمثال .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر آية ٨٨. (٣) سورة آل عمران آية ١٥٩. (٤) سورة الإسراء آية ٨٦.

أن يُرْجِعَ العلم إلى الله ..

# ٢ - التك بر بالعبَادَة :

ويكون ذلك بأن ينظر العبد إلى عمله ، ويعجب به ، ويظن أنه قد عمل ما لم يعمله سواه ، وينسب ذلك إلى نفسه ، فيُصاب قلبه بداء الكبْر فيجبط عمله ويهلك ، لأن الله تبارك وتعالى هو الموفق للعمل الصالح .. بل هو المانح للصحة والفراغ لأداء هذه الأعمال ، ولو شاء لشغله بهموم لا قبل له بها ، ولشتت قلبه ، أو لأصابه بأمراض وأسقام تمنعه من أداء الفرائض فضُلاً عن النوافل ، فكيف – والأمر كذلك – يتكبر بشيء ليس له فيه فضل ؟! .. والأخطر من كل ذلك أن ينظر المتكبّر – بعبادته – إلى الناس باعتبارهم هلكي لأنهم عصاة ، أما هو فناج لأنه عابد .. وقد غَفَل عن قول النبي ( في الله المرجل أحَدًا عَمَلُهُ الْجَنّة ، أَهُلُوا : وَلا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّه ؟! قَالَ : لا ، وَلا أَنَا إِلاَّ أَنْ يَتَعَمَّدُنِي اللّهُ بِفَصْلُ وَرَحْمَة ) ( ) ..

و كتاب الله الكريم يشير إلى أنه ما من نبي إلا و نجا برحمة الله ، وليس بعمله أو بفضله .. كما جاء فى قوله تعالى : ( فَأَنجَيْنَهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ) (٢) .. ( وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا جَيَّنَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ) (١) .. ( فَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا جَيَّنَا شُعَيَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنَّا ) (١) .. ( وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا جَيَّنَا شُعَيَا شُعَيبًا شُعَيبًا

(٤) سورة هود آية ٥٨ . (٥) سورة هود آية ٦٦ .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم كتاب البر والصلة . (۲) رواه البخاري كتاب المرضى . (۳) سورة الأعراف آية ٧٢ .

وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا )(١) ..

هذا بالإضافة إلى أن الطاعات بحسب ظواهرها شيء ، وبحسب حقيقتها شيء آخر .. فَرُبَّ معصية أورثت ذُلاً وانكسارًا خير من طاعة أورثت عزَّا واستكبارًا .. ولعل عاصيًا ندم على معصيته فندمه يُنجيه ، ولعل طائعًا و تكبره بطاعته يُرديه .. والأمثلة على ذلك كثيرة ، كقصة الرجلين من بين إسرائيل (٢) اللذين كان أحدهما عابدًا والآخر عاصيًا ، فتكبر العابد على العاصى وعنَّفه وحكم عليه بأنه لن يدخل الجنة .. فدخل العابد النار ، و دخل العاصى الجنة .. وقصة الرجل (١) الذي أمر أبناءه بحرق جُثَّته بعد موته خوفًا من الله ، فأدخله الله الجنة .. كل ذلك وغيره قَصَّهُ النبي على أصحابه ليؤدَّبهم ويعلِّمَهم أن العمل غير مضمون ، وأن العِبْرة بالخواتيم .. وأن الغِبْرة بالخواتيم ..

# ٣- التكــبُّرُ بالْحَسَب والنَّسَب:

<sup>(</sup>۱) سورة هود آية ٩٤ . (۲) ، (۳) انظر كتابنا « من الأحاديث القدسية »

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الحَلَّةُ : ثُوَّبِ من قطعتين . (<sup>0)</sup> خولكم : خدمكم ، وعطية الله لكم .

يَعْلِبُهُمْ (۱) ، فَإِنْ كَلَّفْتُمُوهُمْ فَأَعِينُوهُمْ (۲) .. ولقد ورد أن رسول الله ( الله الله الله التسب رَجُلانِ فِي بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى عَهْدِ « مُوسَى » عَلَيْهِ السَّلام : أَحَدُهُمَا كَافِرٌ ، وَالآخِرُ مُسْلِمٌ .. فَانْتَسَبَ الْكَافِرُ إِلَى تَسْعَة آبَاء ، فقال الْمُسْلِمُ : أنا فُلانُ ابْنُ فُلانُ ، وبَرِئْتُ مَمَّنْ سواهُمْ .. فَخَرَجَ مُنَادِي مُوسَى يُنَادِي : أَيُّهَا الْمُنْتَسَبَان ابْنُ فُلانِ ، وبَرِئْتُ مَمَّنْ سواهُمْ .. فَخَرَجَ مُنَادِي مُوسَى يُنَادِي : أَيُّهَا الْمُنْتَسَبَان قَدْ قُضِيَ بَيْنَكُمَا ، ثُمَّ قَالَ : أَيُّهَا الْكَافِرُ ، أَمَّا أَنْتَ فَانْتَسَبْتَ إِلَى تَسْعَة آبَاء كُفَّارٍ ، وأَنْتَ عَاشِرُهُمْ فِي النَّارِ .. وأَمَّا أَنْتَ أَيُّهَا الْمُسْلِمُ ، فَقَصَرْتَ عَلَى أَبُويْنِ مُسْلِمَيْنِ ، وبَرِئْتَ مِمَّنْ سواهُمْ ، فَأَنْتَ مِنْ أَهْلِ الإسْلام ، وبَرِئْتَ مِمَّنْ سواهُمْ ) (٢) ..

وإذا كان الإنسان خسيسًا فكيف يرفع قدره بالنَّسَب أو الْحَسَب ؟! .. وقد قال أحد الشيوخ لرجل افتخر بأصله : ( أنا أعلم بأصلك وفَصْلك .. أما أصْلك : فيُدَاسُ بالأقدام .. وأما فصلك : فتغسل منه الأبدان ) .. مشيرًا إلى أن الأصل : هو التُرَاب الذي يُدَاس بالأقدام ، والفصل : هو الْمَنِيّ الذي تغسل منه الأبدان ، فهذا هو الإنسان : خُلق من تُرَاب ، ثم من نُطْفَة ..

#### ٤ - التك بيُّرُ بالْجَمَال :

ويكون هذا المرض فى النساء أكثر وأظهر منه فى الرجال .. فمن طبيعة المرأة أن تُعْجَب بجمالها ، وتَخْتَال به على مَنْ هى دونها ، وليس جمال الجميل بفعله فيُحْمَد عليه .. وإنما الخالق هو الله تبارك وتعالى القائل :

<sup>(</sup>٣) رواه البيهقي في شعب الإيمان .

( هُوَ ٱلَّذِي يُصَوّرُكُمْ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَآءُ ) (١) .

#### ٥ - التك بيُّرُ بالْمَال :

ويكون بسبب جهل صاحبه بأن المال ليس صفة ذاتية: كالقوة البدنية، أو الجمال ، أو العلم . . وإنما هو صفة عارضة يأتي ويذهب ، وقد يزول في لحظة . . ومثال ذلك من القرآن: ﴿ وَٱضۡرِبۡ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيۡن جَعَلۡنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّتَيۡن مِن أَعْنَبِ وَحَفَفْنَهُمَا بِنَخْلِ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴿ كِلَّتَا ٱلْجَنَّتَيْنِ ءَاتَتْ أُكُلَهَا وَلَمْ تَظْلِم مِّنَهُ شَيْئًا ۚ وَفَجَّرْنَا خِلَلَهُمَا نَهَرًا ﴿ وَكَانَ لَهُ لَهُ لَهُ أَنَّا لِصَحِبِهِ ـ وَهُوَ يُحَاوِرُهُ ٓ أَنَا ۗ أَكْثَرُ مِنكَ مَالاً وَأَعَزُّ نَفَرًا ) (٢) .. فهذا رجل آتاه الله من المال أَطْيَبَه ، ووَسَّع عليه ، وبدلاً من أن يشكر نعمة الله تكبّر بماله على مَنْ لا مال له .. فكان عاقبة كبره أن أفقده الله ما أعطاه في لحظة ، كما يحكي القرآن الكريم: ﴿ وَأُحِيطَ بِثَمَره - فَأَصَّبَحَ يُقَلِّبُ كَفَّيْهِ عَلَىٰ مَآ أَنفَقَ فِيهَا وَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَيَقُولُ يَالَيْتَنِي لَمْ أُشْرِكَ بِرَيِّيٓ أَحَدًا ) (٣) .. وهناك مثال آخر حكاه القرآن عن أصحاب البساتين الذين اختالوا بالنعمة ، واعتَبَروا أنهم مستحقون لها ، و لم يُخرجوا حق الفقراء فيها ، بل وقَرَّرُوا أن يحصدوها سرًّا حتى لا يراهم أحد فيسألهم مما أعطاهم الله ، فكان نتيجة ذلك أن فقدوها في ليلة واحدة : ﴿ فَطَافَ عَلَيْهَا طَآبِفٌ مِّن رَّبِّكَ وَهُمْ نَآبِمُونَ ﴿ فَأَصْبَحَتْ كَٱلصَّرِيمِ )(٤) .. ومثال ثالث عن نتيجة التكبر بالمال ألا وهو ما حدث لــ « قارون »

<sup>(</sup>۱) سورة آل عمران آية 7 . (7) سورة الكهف الآيات من 77 . 78 . سورة الكهف آية 47 .

<sup>&</sup>lt;sup>(٤)</sup> سورة القلم الآيتان ١٩ ، ٢٠ .

حين خرج على قومه فى زِينَتِهِ مُخْتَالاً فَخُورًا: ( فَخَسَفْنَا بِهِ وَبِدَارِهِ ٱلْأَرْضَ فَمَا كَانَ لَهُ مِن فِئَةٍ يَنصُرُونَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنتَصِرِينَ)(١).

### ٦- التكــبُّرُ بالقُــوَّة :

ويكون بقوة الجسد أو ضخامته ، وهو جهل ما بعده جهل !! إذ يتكبر الإنسان بصفة سبقته إليها البهائم: فالثور أقوى منه ، والبَغْل أضخم منه .. كما أنه لا يأمن استمرار قوته ، فهى مُعَرَّضة للزوال !! والإنسان - بصفة عامة - مُعَرَّض للأمراض والأسقام ، والعجز ، والشيخوخة ، ثم إن هذا المتكبر بقوته البدنية إذا ما دخلت نملة في أُذُنه أهلكته ، وإن أصابت قدمه شو كة أعجزته ..

# ٧- التكــبُّرُ بالأتباع والجنود:

ويكون ذلك فى زعماء الدول الذين يجعلون من أفراد شعوبهم وقودًا لنيران حروبهم تَكبُّرًا بما لديهم من كثرة العَدَدِ ، أو تطور العُدَدِ وهو ما يؤدى بهم وبأممهم إلى الدمار والخراب . . وهذا تكبر بشيء غير ذاتي وغير مضمون ، إذ هم مُعرَّضُون لأن تتحلى عنهم شعوبهم في أقل من ثوان . .

# علاَجُ الكبر :

علاج الكِبْر يكون بأمر واحد ألا وهو: أن يعرف الإنسان نفسه، لأنه إذا عرف نفسه عرف ربَّه وعلم أنه هو – عز وجل — المتكبِّر بحق.. وأن الكِبْر لا يليق بالمخلوق الذي لا يملك من أمر نفسه شيئًا.. ومعرفة النفس تتأتى بالتفكر في المبدأ

<sup>(</sup>١) سورة القصص آية ٨١.

والمعاد: كيف نشأ ؟! .. وكيف يستمر في البقاء ؟! .. وكيف تكون النهاية ، وما يعقبها من بعث وحساب وجزاء ؟! .. وخير دليل لنا في معرفة نفوسنا هو ( القرآن الكريم) الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه: ﴿ هَلْ أَتَىٰ عَلَى ٱلْإِنسَـٰنِ حِينٌ مِّنَ ٱلدُّهْرِ لَمْ يَكُن شَيًّا مَّذْكُورًا ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نَّطْفَةٍ أَمْشَاجٍ نَّبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ) ( ( قُتِلَ ٱلْإِنسَانُ مَاۤ أَكُفَرَهُ و ﴿ مِنْ أَيِّ شَيْءٍ خَلَقَهُ و ﴿ مِن نُطْفَةٍ خَلَقَهُ و فَقَدَّرَهُ و اللهِ اللهِ عَلَيْ السَّبِيلَ يَسَّرَهُ و اللهِ اللهِ عَلَيْ أَمَاتَهُ و فَأَقَبَرَهُ و اللهَ اللهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ الل أَنشَرَهُ م (٢) .. والآيات تبين أن الإنسان كان معدومًا والكون موجود ، فقد كان الله ولم يكن شَيء .. وليس هناك أخس من العدم ، لأن الوجود فضل .. ودرجات الوجود تتفاوت ، فالموجود العاقل أعلى رتبة من الموجود غير العاقل . . والموجود الذي يستمد وجوده من غيره أدْنَى رتبة من الموجود الذي يستمد وجوده من ذاته .. وهكذا إلى أن نصل إلى العدم الذي هو أخس المراتب .. كما أن الإنسان حين وُجد من العَدَم وُجد من أخس الأشياء ، ألا وهو التُّرَاب الذي يوطأ بالأقدام . . ثم من النطفة التي تغسل منها الأبدان ، وهكذا نرى أن الإنسان بدأ بعدمه قبل و جوده ، وبموته قبل حياته .. وبضعفه قبل قوته .. وبعماه قبل إبصاره .. وبصممه قبل سمعه .. وبعجزه قبل قدرته ... وبضلاله قبل هداه .. وصدق الله العظيم إذ يقول : ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُون أُمَّهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيًّا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَارَ وَٱلْأَفْعِدَةَ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ) ( ) .. ( ٱللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن ضَعْفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ

<sup>(</sup>۱) سورة الإنسان الآيتان ۱، ۲ . (7) سورة عبس الآيات من ۱۷ : ۲۲ . (7) سورة النحل آية (7)

ضَعْفٍ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفًا وَشَيْبَةً) (١) ..

وكذلك نجد أن الإنسان في وجوده مرهون بأشياء حارجة عن ذاته وخارجة عن إرادته .. إذ إن وجوده غير مُسْتَمَد من ذاته : فهو محتاج إلى الطعام ، والشراب ، والهواء، والدواء، والنوم، وهو في هذا الوجود مُعَرَّض للأمراض، والأسقام، والأوجاع .. يُهْلِكَ بَعْضُه بَعْضًا في عمليات الاحتراق الداخلي ، شاء ذلك أم أبي .. هذا بالإضافة إلى أنه يريد أن يتذكر الشيء فينساه، ويريد أن ينسى الشيء فيذكره . . يريد أن يجمع قلبه ويفرغه لأمر يهمه ، فإذا به يذهب بعيدًا في أودية الوساوس والخواطر والأفكار .. كل ذلك اضطرارًا وليس اختيارًا .. يحب الشيء وفيه هلاكه ، ويكره الشيء وفيه حياته .. يتلذذ بالأطعمة وهي تتلفه ، ويستبشع الأدوية وهي تنفعه .. وهو مُعَرَّض في كل لحظة للخطر .. لا يأمن على نفسه لحظة من ليل أو نهار: أن يَخْتَلُّ عقله، أو تُشكلُّ أعضاؤه، أو يُسلُّب سمعه، أو يذهب بصره ، أو أن يُخْتَم على فيه . . كما أنه بعد انتهاء أُجَله يُهَال عليه التراب ، ويسمع خَفْق نعَال مُشَيِّعيه ، وتأتيه الملائكة للسؤال في قبره .. وليس هناك من يجيب عنه ، أو يُعينه ، أو يأخذ بيده .. بل يكون وحيدًا ، ويتحدد مصيره بإجابته : فإمَّا إلى رَوْضَة من رِيَاضِ الجنة ، وإمَّا إلى حُفْرَة من حُفَر النار . . وما هي إلاَّ أيام قليلة ويتحول جسده إلى رَوْث في جَوْف الدِّيدَان ، وإلى جيفَة يَسْتَقْذرُها الإنسان ، ويعافها الحيوان .. لا يملك لنفسه نفعًا ولا ضرًّا .. فكيف يتكبر مَنْ هذا حَالُه ؟! ألاً يجب عليه أن ينظر إلى قلبه ليداويه ويعالجه من الآفات ويُزَكِّيه ؟! ..

<sup>(1)</sup> سورة الروم آية ٤٥.

ولكل نوع من أنواع الكبر علاج خاص به .. وإليك البيان :

#### ١ – الْمُتك بِّر بعلْمــه:

عليه أن يتذكر قول رسول الله ( ي ) : ﴿ يُجَاءُ بِالرَّجُلِ يَوْمُ الْقَيَامَة ، فَيُلْقَى في النَّار ، فَتَنْدَلقُ (١) أَقْتَابُهُ (٢) في النَّار ، فَيَدُورُ كَمَا يَدُورُ الْحمَارُ برَحَاهُ (٣) ، فَيَجْتَمِعُ أَهْلُ النَّارِ عَلَيْهِ فَيَقُولُونَ : أَيْ فُلانُ ، مَا شَأْنُكَ ؟! أَلَيْسَ كُنْتَ تَأْمُرُنَا بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَانَا عَنِ الْمُنْكُرِ ؟! قَالَ : كُنْتُ آمُرُكُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتيه ، وَأَنْهَاكُمْ عَنِ الْمُنْكُرِ وَآتِيهِ )(١) .. فأَى عَالم على ظهر الأرض لم يقع منه ذلك ولو مرة واحدة ؟! .. وليعلم أن حجة الله تبارك وتعالى عليه بالغة .. فما يقع من الجاهل لا يُقبل وقوعه من العَالم .. وليتذكر في ذلك قول الحق تبارك وتعالى : ﴿ مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِّلُواْ ٱلتَّوْرَانَةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا )(٥) .. فالله تبارك وتعالى يُشَبُّهُ حامل العلم الذي لا يعمل به بالْحمَار .. وكذلك يُشَبِّهُهُ بالكَلْب في قوله : ( وَٱتَّلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱلَّذِي ءَاتَيْنَهُ ءَايَئِنا فَٱنسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَّبَعَهُ ٱلشَّيْطَينُ فَكَانَ مِنَ ٱلْغَاوِينَ ﴾ وَلَوْ شِئْنَا لَرَفَعْنَنهُ بِهَا وَلَلِكَنَّهُۥٓ أَخْلَدَ إِلَى ٱلْأَرْضِ وَٱتَّبَعَ هَوَلهُ ۖ فَمَثَلُهُۥ كَمَثَلِ ٱلْكَلْبِ إِن تَحْمِلَ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتْرُكُهُ يَلْهَث ) (٦) .. فهل للمتكبّر بعلْمه ضمان أن لا يكون مثل هؤلاء ؟! .. وهل خَلا من الذنوب ، أو سلم من العيوب ؟! ..

<sup>(</sup>۱) تندلق : تقع و تسقط . (7) أقتابه : أمعاؤه وأحشاؤه .

<sup>(</sup>۳) برحاه : بحُجر الطاحون التي يديرها ، والمراد دورانه حول مربطه .

<sup>(&</sup>lt;sup>٤)</sup> رواه البخاري كتاب بدء الخلق . (<sup>٥)</sup> سورة الجمعة آية ٥ .

<sup>(&</sup>lt;sup>٦)</sup> سورة الأعراف الآيتان ١٧٥ ، ١٧٦ .

والحق تبارك وتعالى يقول: ( فَلَا يَأْمَنُ مَكَرَ ٱللّهِ إِلّا ٱلْقَوْمُ ٱلْخَسِرُونَ) (١) .. فإذا جلس مثل هذا العَالِم ليُعَلِّمَ غيره ، ويأمر وينهى فعليه أن يتذكر ذنوبه وخطاياه حتى يترفق بالمتعلمين .. ويتذكر أن العلم فضل من الله يؤتيه من يشاء .. وأن الخاتمة مجهولة ، والعاقبة غير معلومة ، فلا يدرى بِمَ يُختم له ، وكذلك بِمَ يُختم لِمَنْ يتكبر ويتعاظم عليه !! ..

#### ٢ - الْمُتك بِّر بعبادت، :

<sup>(</sup>۱) سورة الأعراف آية ٩٩ . (۲) رواه البخاري كتاب المرضى . <sup>(٣)</sup> رواه البخاري كتاب تفسير القرآن .

<sup>(</sup>٤) سورة الليل الآيات من ٥ : ١٠ .

بعبادته ؟! .. كما أنه لا يعرف أعمال من يتكبَّر عليهم .. فالناس صنفان : صنف مستور لا تظهر طاعته ولا معصيته ، وهذا قد تقل ذنوبه وتزيد طاعته عما عند هذا المتكبر .. وصنف مكشوف قد تظهر بعض معاصيه ، ويكون له من الأعمال الْحَيّرة الخفية ما يُكفِّرُ الله بــها عن معاصيه .. وأوضح مثال لذلك ما ورد عن النبي (عَيْكُمْ) أنه قال : ﴿ بَيْنَا رَجُلُّ يَمْشَى فَاشْتَدَّ عَلَيْهِ الْعَطَشُ ، فَنَزَلَ بِئْرًا فَشَرِبَ مِنْهَا ثُمَّ خَرَجَ ، فَإِذَا هُوَ بِكُلْبِ يَلْهَتُ يَأْكُلُ الثَّرَى (١) منَ الْعَطَش ، فَقَالَ : لَقَدْ بَلَغَ هَذَا الْكَلْبَ مِنَ الْعَطَشِ مِثْلُ الَّذِي بَلَغَ بِي ، فَمَلاَّ خُفَّهُ ثُمَّ أَمْسَكَهُ بِفِيهِ ثُمَّ رَقيَ ، فَسَقَى كَلْبٌ يُطيفُ برَكيَّة (٣) قَدْ كَادَ يَقْتُلُهُ الْعَطَشُ ، إِذْ رَأَتْهُ بَعْتِيٌّ (٤) منْ بَغَايَا بَني إِسْرَائِيلَ ، فَنَزَعَتْ مُوقَهَا (٥) فَاسْتَقَتْ لَهُ به ، فَسَقَتْهُ إِيَّاهُ ، فَغُفرَ لَهَا به )(١) .. كما قد يكون للمُتَكِّبر بعبادته من ذنوب القلب وآثامه ما يحبط عمله وعبادته .. فليتق الله ، وليتواضع بعبادته له ، ولا يتطاول بها على أحد من خلقه .. وقد جاء في الحديث القدسي: ﴿ إِنَّمَا أَتَقَبَّلُ الصَّلاَّةَ ممَّنْ تَوَاضَعَ بِهَا لَعَظَمَتي .. وَلَمْ يَسْتَطلْ عَلَى خَلْقى . . وَلَمْ يَبِتْ مُصرًّا عَلَى مَعْصيَتى . . وَقَطَعَ نَهَارَهُ في ذَكْرى . . وَرَحمَ الْمسْكينَ ، وابْنَ السَّبيل ، والأَرْمَلَةَ ، وَرَحمَ الْمُصَابَ . . ذَلكَ نُورُهُ كَنُور الشَّمْس .. أَكْلَوُهُ بعزَّتي ، وَأَسْتَحْفظُهُ بِمَلاَئكَتي ، أَجْعَلُ لَهُ في الظَّلْمَة نُورًا ، وَفي

<sup>(</sup>۱) الثرى : التراب الرطب . (۲) رواه البخارى كتابى الأدب والمساقاة . (۳) يُطيفُ برَكيَّـــة : يَحُوم ببئر .

الْجَهَالَةِ حِلْمًا .. وَمَثَلُهُ فِي خَلْقِي كَمَثَلِ الْفِرْدَوْسِ فِي الْجَنَّةِ )(١) ..

#### ٣- الْمُتكــبِّر بحَسَبه ونَسَبه :

عليه أن يتذكر قول الله عز وجل: ( يَوْمَ يَفِرُ ٱلْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ فَ وَأَمِهِ وَأَيهِ وَ وَصَاحِبَتِهِ وَ وَبَنِيهِ فَ لِكُلِّ ٱمْرِي مِنْهُمْ يَوْمَبِنْ شَأْنُ يُغْنِيهِ) (١) .. وقوله: ( فَإِذَا نُفِحَ فِي ٱلصُّورِ فَلا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِنْ وَلَا يَتَسَآءَلُونَ ) (٣) .. ويتذكر قول النبي لفيح في الصُّورِ فَلا أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَبِنْ وَلا يَتَسَآءَلُونَ ) (٣) .. ويتذكر قول النبي الله شَيْئًا .. يَا عَبُّاسُ بُنَ عَبْد مِنَاف ، لا أُغْنِي عَنْكُمْ مِنَ الله شَيْئًا .. يَا عَبَّاسُ بُنَ عَبْد الله شَيْئًا .. وَيَا صَفِيّةُ عَمَّةَ رَسُولِ الله ، لا أُغْنِي عَنْكُ مِنَ الله شَيْئًا .. وَيَا صَفِيّةُ عَمَّةَ رَسُولِ الله ، لا أُغْنِي عَنْكُ مِنَ اللّهِ شَيْئًا .. وَيَا صَفِيّةُ عَمَّةً وَسَولِ الله ، لا أُغْنِي عَنْكُ مِنَ اللّه شَيْئًا .. وَيَا صَفَيّةُ عَمَّةً وَسَولِ الله ، لا أُغْنِي عَنْكُ مِنَ اللّه شَيْئًا .. وَيَا صَفَيّة عَمَّة وَسَبِهِ وَسَبِهِ وَسَبِه نَاقَصًا في صفاته ، فكيف عَنْكُ مِنَ اللّه شَيْئًا ) (٤) .. وإذا كان الْمُتكبِّرُ بِحَسَبِه ونَسَبِه نَاقَصًا في صفاته ، فكيف يجبر نقصه بكمال غيره ؟! .. فعليه أن يتذكر أصله وفصله ، وأن أصله يُداس بالأقدام ، وفصله تغسل منه الأبدان !! ..

# ٤ - الْمُتك بِّر بجماله:

عليه أن يتذكر أن الجمال ليس للجميل فضل فيه فيُحْمَد عليه .. وأن القُبْح ليس للقبيح ذنب فيه فيُلاَم عليه ، وأن الجمال نعْمَة لا تدوم .. وأن القبح فتنة وابتلاء .. وأن الله هو الذي يُصوِّرنا في الأرحام كيف يشاء .. ولو نظر المتكبر بجماله إلى

<sup>(</sup>١) رواه الْبَزَّارُ عن ابن عَبَّاس (رضى الله عنهما) . (٢) سورة عبس الآيات من ٣٤ : ٣٧ .

<sup>(&</sup>lt;sup>۳)</sup> سورة المؤمنونُ آيةُ ١٠١ُ . (<sup>٤)</sup> رواه البخارى ، كتاب تفسير القرآن .

نفسه بشيء من التعقل والتعمق لوجد نفسه وعاء لكل ما هو مستقذر: فالرجيع في أمعائه .. والبول في مثانته .. والدم في عروقه .. والمُخاط في أنفه .. والصديد في أُذُنه .. ولو ترك جسده يومًا واحدًا فلم يتعهده بالتنظيف لصار أنتن وأقذر من الكلاب الضّالة ..

فسبحان من ستر القبيح بلطفه ، وأظهر الجميل بفضله ..

# ٥ - الْمُتك بِّر بمَاله:

عليه أن يتذكر أنه متكبّر بشيء خارج عن ذاته ، فالمال ليس صفة ذاتية .. وهذا من أقبح أنواع الكِبْر ، فهو يتكبر بشيء لا يدوم ، ولو زال عنه لعاد ذليلاً .. كما أن المال فتنة في الدنيا ، وفي الآخرة محل سؤال ، وقد يكون و بالاً على صاحبه .. يجهد في جمعه في الدنيا ، ويشقى بِشُؤْمه في الآخرة .. فليتق الله ربه ، وليعمل في ماله بطاعة الله فيُنْجيه ، ولا يستكبر به فيُر ديه ..

# ٦- الْمُتك بِّر بق وَّته:

عليه أن يتذكر أنه مهما بلغت قوته ، فمن البهائم والحيوانات ما هو أقوى منه وأشد ، فكيف يتكبر بصفة سبقته إليها البهائم .. كما أن هذه القوة لا تدوم ، فهو مُعرَّض للأسقام والأمراض ، ومُعرَّض للحوادث والمفاجآت ، وإذا لم يكن ذلك فمرور الأيام ينقص من قوته ، ويزيد من ضعفه : فتكبر سننه ، ويهن عظمه ، وترتعش أطرافه ، وينحى ظهره ، وتسقط أسنانه ، ويضعف بصره ، ويقل سمعه .. فعليه أن ينتبه لكل ذلك ، ويتذكر قول الله عز وجل : ( وَمَن نُعُمِّرَهُ نُنَكِّسَهُ فِي

ٱلْحَالَٰقِ أَفَلَا يَعۡقِلُونَ ) (١) ..

# ٧- الْمُتكبِّر بالأتباع والجنود:

عليه أن يتذكر قول الله تبارك وتعالى: ( هَلَ أَتَنكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ ﴿ وَعَلِيهُ أَن وَعَلِيهُ أَن اللهِ عَد وَرُوهِ وَعَلِيهُ أَلَمْ تَرَكَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبُ ٱلْفِيلِ ) (٢) .. وعليه أن يتيقَّن أن أتباعه وجنوده يتركونه عند قبره .. ولا يحمل أحد منهم عنه وزْرَه .. وأن ولاءهم غير دائم .. فلو أنهم وجدوا مَنْ هو أكثر منه نفعًا لانْفَضُّوا مِنْ حوله .. وإخلاصهم غير مضمون ، فقد تأتيه الطعنة من أقربهم إليه .. وحوادث التاريخ خير شاهد على ذلك ، وصدق الله العظيم إذ يقول : ( وَٱلْبَاقِيَتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرُ عَن وَلِي عَن اللهِ العَظيم أَذِيقُول : ( وَٱلْبَاقِيَتُ ٱلصَّلِحَتُ خَيْرُ أَمَلًا ) (٤) .



<sup>(</sup>۱) سورة يس آية ٦٨ . (<sup>۲)</sup> سورة البروج الآيتان ١٧ ، ١٨ . (<sup>٣)</sup> سورة الفيل آية ١ .

<sup>(</sup>٤) سورة الكهف آية ٤٦.

أيها القارئ الكريم، فهذه خلاصة لأمراض اللسان والقلب. . مُبتغين بذلك الأحرر من ((الله )) وحده .. أجملناها لك في هذا الكتاب .. مُبتغين بذلك الأحرر من ((الله )) وحده .. علملين بقوله الكريم: (وَذَكِّرْ فَإِنَّ اَلذِّكْرَىٰ تَنفَعُ اَلْمُؤْمِنِينَ )() .. فلا تجعل الكتاب يَعْزُب عن عينيك .. أو تُبعده عن مُتناول يديك .. فقراءته مرة واحدة لا تُغْنى .. وإنما عليك بالعودة إليه .. مُتأنيًا في قراءته .. مُتأمّلاً فيما جاء فيه .. عاملاً على علاج نفسك .. مُحاسباً لَها .. وصدق الله العظيم إذ يقول: (قَد أَفَلَحَ مَن زَكَّها في وقد خَابَ مَن دَسّلها) (أ) .. وصدق رسول الله (هي) إذ يقول: (الْكيّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ ، وعَملَ لَمَا بَعْد وصدق رسول الله (هي) إذ يقول: (الْكيّسُ مَنْ دَانَ نَفْسَهُ ، وعَملَ لَمَا بَعْد مَن رَكّنها أَنْ الْحسابُ يَوْمَ الْقيَامَة عَلَى مَنْ حَاسَبُوا ، وتَزيّنُوا للْعَرْضِ الأَكْبُرِ ، وإنّما يَخِفُ الْحسابُ يَوْمَ الْقيَامَة عَلَى مَنْ حَاسَبَ نَفْسَهُ في اللّذُيْا ) .. وعليك أن تتذكر دائما أن: (الْمَرْء بأصغريه : بقَلْبه ولسانه ) . . .

اللَّهُمَّ زَكِّ نُفُوسَنَا .. أَنْتَ خَيْرُ مَنْ زَكَّاهَا .. أَنْتَ خَيْرُ مَنْ زَكَّاهَا .. أَنْتَ وَلِيُّها ومَوْلاَهَا .. أَكَ مَمَاتُها ومَحْيَاهَا .. واغْفِرْ ذُنُوبَنَا .. واسْتُرْ عُيُوبَنَا .. وطَهِّرْ قُلُوبَنَا .. ونَوِّرْ قُبُورَنَا .. واغْفِرْ ذُنُوبَنَا .. واهْدِ بِنَا يَا رَبَّ العَالَمِينَ .. آمين واجْعَلْنَا هَادِينَ مُهْتَدِينَ .. واهْدِ بِنَا يَا رَبَّ العَالَمِينَ .. آمين واهْدِ بِنَا يَا رَبَّ العَالَمِينَ .. واهْدُ بِنَا يَا رَبَّ العَالَمِينَ .. واهْدُ إِنَا يَا رَبَّ العَالَمِينَ .. واهْدُ إِنْ الْهُ الْوَالَامِينَ .. واهْدُ إِنَا يَا رَبَّ الْهُ الْمُالِمُ الْهُ الْهُ وَلَالَامِينَ وَالْمُ الْمُنْ الْهُ الْمُنْ الْمُالِمُ الْمُلْمُ الْمُالِمُ الْمُنْ الْمُالْمُ فَلَامُ الْمُنْ الْمُلْمِينَ وَالْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُلْمُ الْمُنْ الْ

<sup>(</sup>۱) سورة الذاريات آية ٥٥ . (۲) سورة الشمس الآيتان ٩ ، ١٠ . (٣) ، (٤) رواه الترمذي كتاب صفة القيامة .

#### الكتاب القادم

# مِنْ أَخْلاَقِيَّاتِ الإسْلاَم

بِرُ الوَالدَيْن .. صلَّة الرَّحِم .. حُقُوق الزَّوْجَيْن ..

تَرْبِيَة الأبناء .. النَّظَافَة .. الْحَيَاء .. الْكَرَم ..

الأَمَانَة .. العفَّة .. التَّو اضعُ .. الوفاء .. الصِّدْق ..

الإِخَلاص .. الحِلْم .. الصَّفْح .. العَدل ..

الأُخُوَّة في الله .. الإصْد لَح بَيْنَ النَّاس ..

النَّصِيحة .. رِعَاية اليَتِيم والمسكين .. الصَّبْسِ ..

# الفهرس

| ص  | البيان                                | ص   | البيـــان                    |
|----|---------------------------------------|-----|------------------------------|
| 77 | الكذب المرخص فيه                      | ٣   | تقديــم                      |
| ۲۸ | الغيبَــة                             | ٩   | محظورات الكلام وأمراض اللسان |
| ٣١ | بواعث الغيبة وعلاجها                  | ١.  | تمهيد                        |
| 44 | الأعذار المبيحة للغيبة                | 11  | الكلام فيما لا يَعْنيك       |
| 40 | الغيبة بالقلب                         | ١٢  | فضول الكلام                  |
| ٣٧ | النميمة                               | ١٢  | الخوض في الباطل              |
| ٣٨ | أسباب النميمة                         | ١٣  | الْمــراء                    |
| ٣٨ | ما يجب على مَنْ نُقل إليه كلام النمام | ١٤  | الجـدل                       |
| ٤. | السؤال                                | 10  | الخصومة                      |
| ٤١ | فحوى الكلام                           | ١٧  | الفحش وبذاءة اللسان          |
| ٤٢ | الْمَدْح                              | ١٨  | اللعـن                       |
| ٤٧ | أحوال القلب وأوصافه                   | ۲.  | الْمُزاح                     |
| ٤٨ | تمهید                                 | ۲۱  | السخرية                      |
| ٤٩ | القلب                                 | 77  | الخلف في الوعد               |
| ٥٣ | جنود القلب                            | 74  | إفشاء السر                   |
| 00 | سلامة القلب                           | ۲ ٤ | الكذب                        |
| ٥٦ | كيفية دخول العلوم إلى القلب           | 70  | الكذب في اليمين              |

| ص   | البيان                | ص         | البيان                 |
|-----|-----------------------|-----------|------------------------|
| 91  | علاج البخل            | 0人        | عدو القلب              |
| 98  | حب الجاه              | ٦١        | و سوسة الشيطان         |
| 9 £ | محظورات حب الجاه      | ٦٣        | محاسبة القلب           |
| 90  | المباح من حب الجاه    | 7 8       | مرض القلب              |
| 97  | علاج حب الجاه         | 77        | محظورات القلب وأمراضه  |
| ٩٨  | الرياء                | ٦٨        | الغضب                  |
| ١   | أركان الرياء          | 79        | حدود الغضب             |
| ١٠٤ | علاج الرياء           | ٧١        | علاج الغضب             |
| ١٠٦ | العُجْب               | ٧٥        | الحقد                  |
| ١.٧ | العُجْب بالقوة        | ٧٦        | علاج الحقد             |
| ١٠٨ | العُجْب بالمال والولد | <b>YY</b> | الحسدا                 |
| ١٠٨ | العُجْب بالعمل        | ٧٨        | مراتب الحسد            |
| 1.9 | كيف يرى الناس النعمة  | ٧٩        | أسباب الحسد            |
| 111 | علاج العُجْب          | ٨٢        | علاج الحسد             |
| 117 | الغرور                | ۸۳        | ما يجب على الحاسد      |
| 117 | أنواع الغرور          | 人〇        | البخل وحب المال        |
| 117 | علاج الغرور           | ۸٧        | الناس في إنفاقهم للمال |
| 117 | الكبر                 | ٩.        | الوقاية من البخل       |

| ص   | البيان                  | ص   | البيــان                   |
|-----|-------------------------|-----|----------------------------|
| 179 | التكبر بالجمال          | ۱۱۸ | درجات الكبر                |
| 14. | التكبر بالمال           | 119 | أنواع الكبر                |
| 171 | التكبر بالقوة           | ١٢٣ | ما يكون به التكبر          |
| 171 | التكبر بالأتباع والجنود | ١٢٣ | التكبر بالعلم              |
| 171 | علاج الكبر              | ١٢٧ | التكبر بالعبادة            |
|     |                         | ۱۲۸ | التكبر بالْحَسَب والنَّسَب |



رقم الإيداع ١٩٩١ ٨٣٢٦ الترقيم الدولى I.S.B.N. 977 – 14 – 0090 – 8

# مجموعة كتب الله الله

١- هو الله

۲- الإسلام وأركانه

٣- من الأحاديث القدسية

٤- المحظورات

٥- من أخلاقيات الإسلام

٦- من مجامع الكلم

٧- التربية في الإسلام

 $-\Lambda$  في رحاب الأصحاب

٩ - نساء مؤمنات

١٠- التصوف ما له وما عليه

١١-من أحكام الإسلام

١٢ - تأملات في آيات من القرآن الكريم

١٣-من علوم القرآن و بلاغته

٤ ١ – مناجاة

٥١- في رحاب المصطفى المختار ﷺ

#### يُهدى ولا يُباع جمعية المواساة الإسلامية

Site: www.mouassa.org Email: mouassa1@hotmail.com

#### إصدارات

#### فضيلة الشيخ / ياسين رشدي

- ١- سلسلة كتب الطريق إلى الله (خمسة عشر كتابًا) .
  - ٢- التفسير الجامع لمعاني القرآن الكريم.
- ٣- شرح كامل واف للأحاديث النبوية التي أوردها الإمام
  البخاري في صحيحه .
- ٤- مجموعة من الإجابات الواضحة على أسئلة في مواضيع
  شتى تَهُم المسلم في دينه ودنياه .

هذا .. والجدير بالذكر أن جميع الإصدارات السابقة متوفرة على شرائط مسموعة ومرئية وأسطوانات ( cd ) ، وموجودة أيضًا على الموقع الإلكتروني لجمعية المواساة الإسلامية www.mouassa.org

لجنة نشر الثقافة جمعية المواساة الإسلامية بالإسكندرية الحمد لله الذي بنعمته تتم الصالحات،،